
CANDIDA GUTIERREZ GARCIA 
Universidad de Castilla-La Mancha

REQUISITOS DEL MATRIMONIO EN EL DERECHO ROMANO,
EN EL DE CASTILLA Y EN EL DERECHO INDIANO.

SUMARIO: I. MATRIMONIO ROMANO: 1.1. Matrimonio clásico y postclásico;
1.2. Requisitos del matrimonio Romano; II. EL DERECHO COMUN EN 
CASTILLA; III. REQUISITOS EXIGIDOS PARA QUE HAYA MATRIMONIO EN 
LAS PARTIDAS ALFONSINAS: III. 1. Matrimonio en el derecho castellano; III.2. 
Causas que impiden matrimonio en el derecho de Partidas; IV. REQUISITOS DEL 
MATRIMONIO EN EL DERECHO INDIANO: IV. 1. Introducción; IV.2. 
Matrimonio en Indias; IV.3. Requisitos positivos en el derecho indiano; IVA. 
Impedimentos establecidos para el matrimonio en el derecho de Indias.

I. MATRIMONIO ROMANO.
1.1. Matrimonio clásico y postclásico.
El Derecho clásico romano no exigió en el matrimonio fórmula o acto simbólico1, 

era suficiente una mera situación de convivencia de hombre y mujer unidos por la 
ajfectio m aritalis o voluntad efectiva y continua de ser marido y mujer, para que le 
fueran atribuidas consecuencias jurídicas.

Justiniano nos ha transmitido la definición de matrimonio como la unión de varón 
y mujer que comprende el comercio indivisible de la vida2, esto explica que lo 
esencial de esta institución sería la intimidad y comunidad de vivir ideal e 
intencionadamente perpetua entre los dos cónyuges.

Relación que en un principio no venía establecida por el consentimiento inicial, 
sino continuo y que requiere vivir juntos con intención marital ,por el contrario el 
matrimonio postclásico sufre una transformación profunda en su configuración 
jurídica, en cuanto que ahora la voluntad reciproca de los contrayentes no precisa la 
continuidad sino simplemente la inicial.

El matrimonio romano estaba fundado sobre una base monogámica, no estando 
pues admitida la existencia de varias mujeres a la vez3, lo cual supone una gran 
diferencia con otros pueblos antiguos en los que si venia reconocida y ejercida la 
práctica poligámica.

Para que el matrimonio romano pudiera tener el carácter de legititnum  se exigen 
una serie de requisitos que fueron variando y que vienen relacionados con la nueva

1 b o n f a n t e . In s titu c io n e s  d e  D e re c h o  R o m a n o ,  (trad. Ba c c i y La r r o s a ) dice que ello no impide 
que se acompañen de fiestas y ceremonias que varían con el tiempo y las costumbres.

2 I . 1 ,9 ,1 .

3 BONFANTE, op.CÍt., p. 180.

131

CÁNDIDA GUTIÉRREZ GARCÍA

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 1 de 12

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1071



configuración jurídica del vínculo conyugal, como consecuencia de las concepciones 
cristianas.

1.2. Requisitos del matrimonio Romano.
Entre los requisitos calificados como positivos en el derecho clásico podemos citar 

en primer lugar la existencia de conubium  o capacidad civil de la que gozaban 
exclusivamente los ciudadanos romanos entre si, no gozando los peregrinos de este 
derecho, sus nupcias eran calificadas como iniustae.

En segundo lugar hacer mención del requisito llamado de capacidad natural o 
exigencia de la pubertad, que filé establecido en doce años para la mujer y catorce 
para el varón; determinación de pubertad que fué motivo de polémica entre las 
escuelas de juristas.

Es el consentimiento de los novios y del paterfam ilias otro de los requisitos 
exigidos para poder hablar de iustum matrimonium. El consentimiento del pater 
fam ilias filé limitándose por obra de la jurisprudencia, de tal manera que acabó 
constituyendo un mero asentimiento pasivo equivalente a no oposición.

Cuando por cautividad de guerra el paterfam ilias no podía manifestar su 
aprobación, se admitió que pudieran contraer matrimonio los hijos sin cumplir esa 
exigencia.

En caso de un paterfam ilias loco, sería el magistrado el que trás escuchar a los 
parientes y al locutor, diera el consentimiento.

Cuando se trataba de hijos varones además del consentimiento del paterfam ilias 
se requería el del padre. Si era mujer sui iuris le correspondería al tutor otorgar dicho 
consentimiento.

El derecho postclásico ya no menciona el requisito del conubium, dada la nueva 
concepción social de los hombres como iguales, prueba de ello es la afirmación 
recogida en la Instituciones Justinianeas4 cuando nos dice que contraen justas nupcias 
los ciudadanos romanos que se unen según los preceptos de las leyes siendo púberes 
los varones y núbiles las mujeres, con tal de que los hijos de familia tengan también 
el consentimiento de los padres bajo cuya potestad están. Vemos pues como no 
aparece el requisito del conubium  sino la exigencia de que los cónyuges se sometan 
a los preceptos legales, en los que se sigue exigiendo capacidad natural, el 
consentimiento de los cónyuges ahora inicial y el del paterfam ilias.

Junto a estos requisitos que hemos calificado de positivos recoge el derecho 
romano otra serie de ellos llamados impedimentos o simplemente requisitos negativos.

Estos impedimentos nacen por motivos de orden ético, social y político o de los 
que podemos calificar como de intolerancia religiosa por la aparición del cristianismo.

En primer lugar referirnos al llamado impedimento de parentesco, en el que se 
recoge la imposibilidad de matrimonio entre ascendientes y descendientes, tanto de 
sangre como adoptivos, del mismo modo venía prohibida la unión entre parientes 
colaterales hasta el séptimo grado.

Por razón de afinidad se prohibía absolutamente la unión matrimonial en linea 
directa, asi entre suegros, nueras yernos, padrastro e hijastra y madrastra e hijastro.

4 I.l.IO.pr.

132

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 2 de 12

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1071



En el derecho del Bajo Imperio esta prohibición se extendió por influencias del 
cristianismo entre afines colaterales.

También sería impedimento la existencia de un matrimonio anterior, entendiendo 
que este se daría en el derecho postclásico, pues según la concepción clásica del 
matrimonio no podria darse, pues en el momento en que se rompiera la affectio 
maritalis el matrimonio habría cesado.

Impedimento también era el adulterio de tal modo que no podrían celebrar 
matrimonio la adultera y su cómplice.

El rapto también impedía el matrimonio entre la raptada y el raptor, requisito este 
que fué incluido en la edad cristiana.

Por motivos sociales y ejercicio de cargos públicos se prohibió el matrimonio a 
los senadores y descendientes de ellos hasta el tercer grado con libertas o hijas de 
libertas y a gobernadores con mujeres de la provincia regida.

El impedimento entre senadores y actrices filé abolido por Justiniano.
Un senadoconsulto de Marco Aurelio prohibió el matrimonio entre el tutor y 

descendientes con la pupila antes de que se hubieran presentado las cuentas.
Justiniano por motivos religiosos introdujo el impedimento entre padrinos y 

ahijadas. También por razones religiosas se impidió el matrimonio entre cristianos y 
herejes y aquellos que hubieran hecho voto de castidad.

II. EL DERECHO COMUN EN CASTILLA.
El Derecho Romano continuó perviviendo después de la caída del Imperio de 

Occidente a través del Código Teodosiano, como fuente principal de la legislación 
propia de los pueblos germánicos que en sus leyes unieron conceptos del derecho 
Romano vulgar y tardohelénico, con sus concepciones jurídicas institucionales 
originarias y todavía poco abstractas.

De esta unión de elementos surgió a finales del s. VI y mediados del s. VII 
compilaciones jurídicas en los reinos ostrogodos, borgoñés, franco-lombardo y 
anglosajón y también en el reino visigodo que desde el 507 que se limitó a España, 
después de su destrución en el 711, continuó viviendo esta concepción en los fileros 
de ámbito local, que tuvieron su inicio en pequeños núcleos carentes ahora de todo 
orden territorial y que precisaban llenarse con la elaboración de normas generales, 
cuya fecha de inicio puede ser tomada a partir del siglo IX.

Si bien estas primeras manifestaciones son muy reducidas y carentes de 
sistematización, de manera que aparecen colocados los preceptos unos a continuación 
de otro, a partir del siglo XIII esto cambia y ahora los preceptos son agrupados 
atendiendo a su mismo aspecto, lo cual ya implica la influencia romanística.

Estos ordenamientos locales pronto decaen y si bien no pierden su vigencia, 
agotada su fuerza creativa y expansiva, quedan anquilosados imponiéndose la 
superioridad técnica del derecho romano cuando por necesidades de unificar el 
derecho local el rey asume esta tarea.

El modelo romano se introdujo en Europa a través del Corpus Iuris de Justiniano, 
que se convirtió desde finales del s. XI ante todo en Bolonia en la base de una ciencia 
jurídica que influirá también en la legislación de múltiples maneras. Este derecho 
romano fué enseñado de tal manera como si se viviera todavía en el siglo VI en lugar

133

configuración jurídica del vínculo conyugal, como consecuencia de las concepciones 
cristianas.

1.2. Requisitos del matrimonio Romano.
Entre los requisitos calificados como positivos en el derecho clásico podemos citar 

en primer lugar la existencia de conubium  o capacidad civil de la que gozaban 
exclusivamente los ciudadanos romanos entre si, no gozando los peregrinos de este 
derecho, sus nupcias eran calificadas como iniustae.

En segundo lugar hacer mención del requisito llamado de capacidad natural o 
exigencia de la pubertad, que filé establecido en doce años para la mujer y catorce 
para el varón; determinación de pubertad que fué motivo de polémica entre las 
escuelas de juristas.

Es el consentimiento de los novios y del paterfam ilias otro de los requisitos 
exigidos para poder hablar de iustum matrimonium. El consentimiento del pater 
fam ilias filé limitándose por obra de la jurisprudencia, de tal manera que acabó 
constituyendo un mero asentimiento pasivo equivalente a no oposición.

Cuando por cautividad de guerra el paterfam ilias no podía manifestar su 
aprobación, se admitió que pudieran contraer matrimonio los hijos sin cumplir esa 
exigencia.

En caso de un paterfam ilias loco, sería el magistrado el que trás escuchar a los 
parientes y al locutor, diera el consentimiento.

Cuando se trataba de hijos varones además del consentimiento del paterfam ilias 
se requería el del padre. Si era mujer sui iuris le correspondería al tutor otorgar dicho 
consentimiento.

El derecho postclásico ya no menciona el requisito del conubium, dada la nueva 
concepción social de los hombres como iguales, prueba de ello es la afirmación 
recogida en la Instituciones Justinianeas4 cuando nos dice que contraen justas nupcias 
los ciudadanos romanos que se unen según los preceptos de las leyes siendo púberes 
los varones y núbiles las mujeres, con tal de que los hijos de familia tengan también 
el consentimiento de los padres bajo cuya potestad están. Vemos pues como no 
aparece el requisito del conubium  sino la exigencia de que los cónyuges se sometan 
a los preceptos legales, en los que se sigue exigiendo capacidad natural, el 
consentimiento de los cónyuges ahora inicial y el del paterfam ilias.

Junto a estos requisitos que hemos calificado de positivos recoge el derecho 
romano otra serie de ellos llamados impedimentos o simplemente requisitos negativos.

Estos impedimentos nacen por motivos de orden ético, social y político o de los 
que podemos calificar como de intolerancia religiosa por la aparición del cristianismo.

En primer lugar referirnos al llamado impedimento de parentesco, en el que se 
recoge la imposibilidad de matrimonio entre ascendientes y descendientes, tanto de 
sangre como adoptivos, del mismo modo venía prohibida la unión entre parientes 
colaterales hasta el séptimo grado.

Por razón de afinidad se prohibía absolutamente la unión matrimonial en linea 
directa, asi entre suegros, nueras yernos, padrastro e hijastra y madrastra e hijastro.

4 I.l.IO.pr.

132

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 3 de 12

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1071



de modernizado como se aplicaba en su propio tiempo en la Iglesia y en los tribunales 
seculares, sobresaliendo en esta escuela la personalidad de Imerio, cuya actitud se 
impuso también en otras partes fuera de la Escuela jurídica de Bolonia.

Frente a esta tendencia puramente romanista surge la considerada opuesta y es 
aquélla que se dedica al estudio del derecho canónico, siendo Graciano su máximo 
representante que con su colección de Cánones lo convirtió en la base de una escuela 
jurídica científica canónica manteniendo una actitud de rechazo frente al derecho 
romano.

Esta situación permaneció así hasta la época de Alfonso X, en la que ya se hizo 
más normal el estudio in utroque. El arraigo y las concepciones y principios de este 
Derecho, convertido por los postglosadores o comentaristas en el Derecho común de 
la comunidad cristiana occidental, desplaza sobre todo la costumbre y las decisiones 
judiciales altomedievales contribuyendo a la creación de un derecho legal formulado 
por el rey en las Cortes.
Y es ahora cuando podemos hablar de un derecho común particularmente claro y 
apropiado para servir de modelo como ordenamiento general de todo el Imperio con 
característica supranacional, considerando que los ordenamientos jurídicos de los 
reinos son derechos subordinados a él.

En Castilla la penetración fúé muy intensa inspirando a Alfonso X la redación de 
su monumental obra jurídica, siendo el receptor de este Derecho Común, considerado 
este como el fenómeno cultural más importante de la Historia de España y de 
Occidente, tanto por su duración (desde el s. XI hasta la actualidad) como por su 
extensión geográfica (todos ios paises de la mitad occidental del continente europeo 
y colonias) y por su intensidad en cuanto que ha configurado la mentalidad y 
organización de la sociedad en las diversas épocas y países, adaptándose a las 
necesidades sociales de cada momento.

III. REQUISITOS EXIGIDOS PARA QUE HAYA MATRIMONIO EN LAS 
PARTIDAS ALFONSINAS.

III. 1. Matrimonio en el Derecho castellano.
La obra de Alfonso X define el matrimonio5 como el ayuntamiento de marido y 

mujer hecho con tal intención de vivir siempre en uno y guardando lealtad uno de 
ellos al otro y no ayuntando el varón a otra mujer, ni ella a otro varón.

La misma Partida IV en sus leyes siguientes expone los requisitos e impedimentos 
propios del matrimonio.

La ley IV de esta misma tabla establece la manera en que ha de hacerse el 
casamiento y dice asi: "consentimiento solo con voluntad de casar hace matrimonio 
entre varón y mujer, en párrafos posteriores añade el matrimonio se hace tan solo por 
el consentimiento y expone el deseo de quien pueda hacerlo por palabras lo haga 
porque se puede probar si menester fuese, pero también se admite el dado por sus 
parientes mensajeros o extraños que lo hagan por mandato de ellos". Es pues el 
consentimiento requisito indispensable para la existencia de matrimonio en el derecho 
de las Partidas.

5 P a r t id a  IV , t i t  I I ,  le y  I.

134

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 4 de 12

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1071



El requisito de la capacidad natural que venía exigido en Roma lo encontramos en 
estas leyes en la misma tabla cuando dice: "todos aquellos que han entendimiento 
sano para consentir el casamiento, que son tales que no tengan embargo que les 
impida yacer con las mujeres, y aunque los mozos y las mozas que no son de edad 
para decir aquellas palabras por las que se hace el matrimonio las digan, porque no 
tienen entendimiento para consentir no valga el casamiento que se haga entre ellos". 
Añade que támpoco podían hacerlo "los castrados o les falten miembros que son 
menester para engendrar, pues aunque haya entendimiento para consentir, no podrían 
ayuntar con sus mujeres para facer hijos”.

Otrosí el que fuese loco o loca de manera que nunca perdiera la locura, no puede 
consentir para hacer casamiento aunque dijese las palabras por las que se hace 
casamiento; pero si alguno fuese loco unas veces y otras tornase cuerdo, si en aquella 
sazón que fuere su memoria consintiese si valdría el casamiento.

Vemos que esta ley V en la que se recoge la manera en que ha de hacerse 
matrimonio no se refiere de manera explícita como ocurre en el matrimonio romano 
a la necesidad del consentimiento paterno sino que habla exclusivamente de el dado 
por las partes que contraen casamiento.

III.2.Causas que impiden matrimonio en el Derecho de Partidas.
La ley X de este mismo titulo sigue las pautas del derecho romano en cuanto que 

habla de los impedimentos o cosas que embargan el casamiento y en la que vemos se 
mezclan elementos del derecho canónico y civil.

Dice que quince son las cosas por que se embarga el casamiento:
Primera, cuando acaece error en las personas que casan, ya que si cuidasen casar 

con uno y casasen con otra no consentían y por ende no debe valer el casamiento.
Establece a continuación la validez del casamiento si el error fuese de lo que llama 

de calidad o fortuna y asi establece que si la mujer creyese que era hijo de rey o de 
otro hombre noble y no lo fuese e igualmente valdría si alguno casase con mujer que 
dijese que era virgen aunque no lo fuese.

Seguidamente se contempla que igualmente embarga casamiento, cuando algún 
hombre que fuese libre casase con mujer sierva o mujer libre con siervo no sabiendo 
que lo era6. Distinto sería viene a decir si esto se supiera en cuyo caso si valdría el 
matrimonio. Esta misma ley recoge el impedimento de los que hicieran voto solemne 
para entrar en religión.

El parentesco hasta el cuarto grado dice la ley XII embarga el casamiento, de igual 
modo que lo impide el parentesco espiritual (que vimos ya lo introdujo Justiniano por 
motivos religiosos) entre los compadres y los ahijados con sus padrinos, ni el ahijado 
o ahijados con los hijos del padrino o madrina.

En quinto lugar como impedimento aparece en la siguiente ley7 aquellos pecados 
que embargan a los hombres a que no puedan casar: los hombres que matan a sus 
mujeres sin razón y sin derecho, el que llevase por la fuerza esposa de otro. El que 
matase clérigo misacantano y también dice los que hacen pecado de incesto y asi es

6 P a r t id a  I V , tit . I I ,  le y  X I .

7 P a r t id a  I V , t i t .  I I ,  le y  X IV .

135

de modernizado como se aplicaba en su propio tiempo en la Iglesia y en los tribunales 
seculares, sobresaliendo en esta escuela la personalidad de Imerio, cuya actitud se 
impuso también en otras partes fuera de la Escuela jurídica de Bolonia.

Frente a esta tendencia puramente romanista surge la considerada opuesta y es 
aquélla que se dedica al estudio del derecho canónico, siendo Graciano su máximo 
representante que con su colección de Cánones lo convirtió en la base de una escuela 
jurídica científica canónica manteniendo una actitud de rechazo frente al derecho 
romano.

Esta situación permaneció así hasta la época de Alfonso X, en la que ya se hizo 
más normal el estudio in utroque. El arraigo y las concepciones y principios de este 
Derecho, convertido por los postglosadores o comentaristas en el Derecho común de 
la comunidad cristiana occidental, desplaza sobre todo la costumbre y las decisiones 
judiciales altomedievales contribuyendo a la creación de un derecho legal formulado 
por el rey en las Cortes.
Y es ahora cuando podemos hablar de un derecho común particularmente claro y 
apropiado para servir de modelo como ordenamiento general de todo el Imperio con 
característica supranacional, considerando que los ordenamientos jurídicos de los 
reinos son derechos subordinados a él.

En Castilla la penetración fúé muy intensa inspirando a Alfonso X la redación de 
su monumental obra jurídica, siendo el receptor de este Derecho Común, considerado 
este como el fenómeno cultural más importante de la Historia de España y de 
Occidente, tanto por su duración (desde el s. XI hasta la actualidad) como por su 
extensión geográfica (todos ios paises de la mitad occidental del continente europeo 
y colonias) y por su intensidad en cuanto que ha configurado la mentalidad y 
organización de la sociedad en las diversas épocas y países, adaptándose a las 
necesidades sociales de cada momento.

III. REQUISITOS EXIGIDOS PARA QUE HAYA MATRIMONIO EN LAS 
PARTIDAS ALFONSINAS.

III. 1. Matrimonio en el Derecho castellano.
La obra de Alfonso X define el matrimonio5 como el ayuntamiento de marido y 

mujer hecho con tal intención de vivir siempre en uno y guardando lealtad uno de 
ellos al otro y no ayuntando el varón a otra mujer, ni ella a otro varón.

La misma Partida IV en sus leyes siguientes expone los requisitos e impedimentos 
propios del matrimonio.

La ley IV de esta misma tabla establece la manera en que ha de hacerse el 
casamiento y dice asi: "consentimiento solo con voluntad de casar hace matrimonio 
entre varón y mujer, en párrafos posteriores añade el matrimonio se hace tan solo por 
el consentimiento y expone el deseo de quien pueda hacerlo por palabras lo haga 
porque se puede probar si menester fuese, pero también se admite el dado por sus 
parientes mensajeros o extraños que lo hagan por mandato de ellos". Es pues el 
consentimiento requisito indispensable para la existencia de matrimonio en el derecho 
de las Partidas.

5 P a r t id a  IV , t i t  I I ,  le y  I.

134

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 5 de 12

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1071



considerado por la Iglesia añade el que hubiera yacido a sabiendas con parienta o con 
parienta de su mujer o de otra con quien hubiese yacido hasta el cuarto grado, o si 
yaciese alguno con su madrastra o con madre e hija o con su cuñada o con su nuera.

De carácter religioso también es la prohibición de casar cristiano con judia o 
hereje o mora o con cualquiera otra mujer que no tuviese la ley de los cristianos; sí 
lo podrá hacer -añade la ley- si se tomara ella cristiana8.

La séptima cosa que embarga casamiento y que contempla esta misma ley es el 
casamiento hecho por miedo o fuerza. Expone las lineas a considerar hasta que punto 
puede considerarse miedo y dice cuando se haga de tal modo que aunque fuese 
hombre de gran corazón se temiere de él o si viere armas, u otras cosas con las que 
quisiere herir o matar.

El octavo impedimento se refiere en la ley XVI a tres ordenes mayores alcanzadas 
por los religiosos: clérigos, subdiáconos o diáconos.

La novena sería cuando alguno le vinieran a hacer mal que le impida yacer con 
su mujer, pero esto se entiende cuando este embargo existiese antes del casamiento, 
pues si fuese después de matrimonio o adquiriese alguna otra enfermedad no se 
desharía este9.

Establece la ley XVII como décima causa de embargo la llamada de publicae 
honestatis iustitia; esta misma ley recoge de nuevo y enunciándola como oncena causa 
el parentesco que califica de cuñadia hasta el cuarto grado, que recoge el derecho 
romano cuando se refiere al parentesco se afinidad.

La causa doce que impide matrimonio10 es cuando el varón sea de tan fria 
naturaleza que no pueda yacer con mujer.

Sigue tratando esta ley como causas que embargan matrimonio los mismos 
requisitos que exigía para que existiese matrimonio como hemos podido comprobar 
en la ley VI que establecía quiénes podían casar. De tal manera que dice como causa 
trece de embargo el que se casa siendo loco y en la catorce vuelve a repetir aquellos 
que casan no teniendo edad ni entendimiento para consentir no harán casamiento, lo 
cual ya venía establecido también como requisito para que pudieran contraer 
casamiento.

La quince causa de embargo que establecen las Partidas Alfonsinas es, cuando lo 
hagan en tiempos de feria con lo cual se impide puedan velarse los novios, ni entrar 
la novia en poder del esposo para yacer con ella, y también si existiesen razones por 
las cuales la Iglesia tuviera que hacer defensa hasta que se sepan con certeza, asi sería 
cuando alguien dijese que eran parientes o cuñados o alegase alguien algún otro 
motivo que impida martimonio y que haya de ser comprobado por la Iglesia.

Los siguientes capítulos explican de manera amplia a qué se refieren estos 
impedimentos, exponiendo en sus leyes que cosas son estos.

IV. REQUISITOS DEL MATRIMONIO EN EL DERECHO INDIANO.

8 P a r t . ,  t i t .  rv, le y  X V .

9 P a r t . I V ,  t i t  I I ,  le y  X V I.

10 P a r t id a  I V , tit . I I .  le y  X V I.

136

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 6 de 12

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1071



IV. 1. Introducción.
El viaje colombino del Descubrimiento se plasma en un documento de naturaleza 

jurídica difícil de tipificar, como así han manifestados los estudiosos11 que han 
tratado el tema. Las Capitulaciones de Santa Fe, convenidas el 17 de Abril de 1492 
entre los reyes de Castilla y Aragón y el descubridor Cristóbal Colón, recogiendo el 
regimen jurídico, político y administrativo para aquellos territorios que se querían 
descubrir, poniendo las bases para el futuro Derecho indiano. Derecho que como han 
señalado los autores nace antes de que se conocieran las personas y las tierras sobre 
las que se iba a aplicar, teniendo en cuenta el derecho común vigente en Europa y, 
especialmente, el Derecho de Castilla* 12.

Este derecho no tarda pronto en revelarse inadecuado, ineficaz y discutible, no 
obstante con la convivencia en aquellos territorios, se va adaptando a las necesidades 
propias del descubrimiento y colonización y para las relaciones internacionales que 
han de mantenerse con aquellos otros países que quieren beneficiarse del 
descubrimiento.

El Derecho de Castilla a través de estas capitulaciones se trasplanta a Indias, 
sirviendo también de vehículo para llevar los principios del Derecho bajomedieval 
desarrollado en Europa, es decir, el Derecho Común o romano-canónico y el Derecho 
natural. No obstante, el derecho que se impondrá en America será el derecho 
bajomedieval desarrollado en Castilla y el derecho especial indiano formulado también 
por los castellanos, junto con el que se toma de los pueblos indígenas descubiertos13.

Al formar las Indias parte de la Corona de Castilla regían sus leyes como 
generales o comunes con las peninsulares. Pronto se reveló que este era insuficiente, 
por lo que fué necesario dictar normas específicas para ellas. Estas leyes eran 
particulares o especiales para Indias tanto para el Nuevo Mundo en general como para 
alguna de sus provincias14, prevaleciendo en caso de disparidad sobre el derecho 
castellano.

El orden de aplicación de las leyes en Indias sería el siguiente: en primer lugar se 
aplicarían las leyes dictadas para las Indias, y en su defecto con carácter subsidiario 
o supletorio, las de Castilla15, siendo introducida una limitación a partir de 1564, 
ordenándose que para que las leyes de Castilla tuvieran vigencia en Indias debían ser 
ratificadas antes en el Consejo de Indias.

Sentida la necesidad de llevar a cabo un proceso recopilador de toda la legislación 
real para las Indias, comienzan los primeros intentos a mediados de la primera mitad 
del S.XVI y culmina por fin en 1680 gracias a la labor de León de Pinelo y que 
culmina con la llamada Recopilación de las leyes de Indias de Jiménez Paniagua.

" m a n z a n o , J . ,  L a  in c o rp o ra c ió n  d e  la s  In d ia s  a  la  C orona  d e  C a s tilla ; m u z o n , "C a p itu la c io n e s  
d e  I n d ia s " ,  G ra n  E n c ic lo p e d ia  R ia lp ,  M a d r id ,  1 9 7 6 .

12 g a r c ía  g a l l o , " E l G o b ie r n o  d e  C o ló n " ,  E stu d io s  d e  H isto r ia  d e l  D e re c h o  Ind ia n o .

13 GONZALEZ DE s a n  s e g u n d o , D e re c h o  P reh is tó r ico  e  in s titu c io n es  in d íg e n a s  en  e l  o rd e n a m ien to  
ju r íd ic o  in d ia n o , M a d r id ,  1 9 8 0 .

14 g a r c ía  g a l l o  ( " L a  le y  c o m o  f u e n te  d e l  d e r e c h o  e n  e l  S .X V I " ,  A H D E ,  p . 6 5 )  d ic e  q u e  s u  
v ig e n c ia  s e  l im ita b a  a  u n  t e r r i to r io  m á s  o  m e n o s  a m p l io  d e  la  m o n a r q u ía  c a s te l la n a .

15 GARCIA GALLO, o p .c i t . ,  p .  6 5 .

137

considerado por la Iglesia añade el que hubiera yacido a sabiendas con parienta o con 
parienta de su mujer o de otra con quien hubiese yacido hasta el cuarto grado, o si 
yaciese alguno con su madrastra o con madre e hija o con su cuñada o con su nuera.

De carácter religioso también es la prohibición de casar cristiano con judia o 
hereje o mora o con cualquiera otra mujer que no tuviese la ley de los cristianos; sí 
lo podrá hacer -añade la ley- si se tomara ella cristiana8.

La séptima cosa que embarga casamiento y que contempla esta misma ley es el 
casamiento hecho por miedo o fuerza. Expone las lineas a considerar hasta que punto 
puede considerarse miedo y dice cuando se haga de tal modo que aunque fuese 
hombre de gran corazón se temiere de él o si viere armas, u otras cosas con las que 
quisiere herir o matar.

El octavo impedimento se refiere en la ley XVI a tres ordenes mayores alcanzadas 
por los religiosos: clérigos, subdiáconos o diáconos.

La novena sería cuando alguno le vinieran a hacer mal que le impida yacer con 
su mujer, pero esto se entiende cuando este embargo existiese antes del casamiento, 
pues si fuese después de matrimonio o adquiriese alguna otra enfermedad no se 
desharía este9.

Establece la ley XVII como décima causa de embargo la llamada de publicae 
honestatis iustitia; esta misma ley recoge de nuevo y enunciándola como oncena causa 
el parentesco que califica de cuñadia hasta el cuarto grado, que recoge el derecho 
romano cuando se refiere al parentesco se afinidad.

La causa doce que impide matrimonio10 es cuando el varón sea de tan fria 
naturaleza que no pueda yacer con mujer.

Sigue tratando esta ley como causas que embargan matrimonio los mismos 
requisitos que exigía para que existiese matrimonio como hemos podido comprobar 
en la ley VI que establecía quiénes podían casar. De tal manera que dice como causa 
trece de embargo el que se casa siendo loco y en la catorce vuelve a repetir aquellos 
que casan no teniendo edad ni entendimiento para consentir no harán casamiento, lo 
cual ya venía establecido también como requisito para que pudieran contraer 
casamiento.

La quince causa de embargo que establecen las Partidas Alfonsinas es, cuando lo 
hagan en tiempos de feria con lo cual se impide puedan velarse los novios, ni entrar 
la novia en poder del esposo para yacer con ella, y también si existiesen razones por 
las cuales la Iglesia tuviera que hacer defensa hasta que se sepan con certeza, asi sería 
cuando alguien dijese que eran parientes o cuñados o alegase alguien algún otro 
motivo que impida martimonio y que haya de ser comprobado por la Iglesia.

Los siguientes capítulos explican de manera amplia a qué se refieren estos 
impedimentos, exponiendo en sus leyes que cosas son estos.

IV. REQUISITOS DEL MATRIMONIO EN EL DERECHO INDIANO.

8 P a r t . ,  t i t .  rv, le y  X V .

9 P a r t . I V ,  t i t  I I ,  le y  X V I.

10 P a r t id a  I V , tit . I I .  le y  X V I.

136

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 7 de 12

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1071



De esta Recopilación se han hecho a lo largo de la Historia siete ediciones, cinco 
de ellas oficiales y las otras dos privadas cada una de las cuales corresponde a un 
reinado: Carlos 11(1680); Fernando VI (1759); Carlos III (1774); Carlos IV (1791); 
e Isabel II (1841), y las privadas en el reinado de Maria Cristina (1889) y en el año 
1943.

Este derecho indiano y el antiguo castellano muere por obra de la revolución 
según palabras de García Gallo16. No obstante según palabras de la profesora Beatriz 
Bernal, esto por lo que se refiere al derecho público si que es asi, pero las normas 
de carácter privado persisten y vienen incluidas en sus códigos.

IV.2. Matrimonio en Indias.
El derecho indiano no se aparta de las directrices del derecho castellano, lo que 

no impide que en esta parcela del matrimonio presente alguna nota propia de la 
compleja sociedad a la que regula.

Como hemos visto, el orden de prelación establecido para Indias filé en primer 
lugar las leyes especiales para Indias que prevalecen aún en caso de disparidad con 
el Derecho Común o general y en segundo lugar la legislación castellana. Las leyes 
especiales de Indias recopiladas en 1680 derogan toda norma no recogida en ellas a 
la vez que tienen vigencia general para todos los territorios de Indias y no solo para 
una u otra provincia.

El matrimonio en Indias requiere unos trámites previos que deben ser instruidos 
por el representante eclesiástico a quien corresponde el llamado expediente 
matrimonial, procurando averiguar si los novios se casan por propia voluntad y si 
existen impedimentos para esta unión.

La inquisición relativa a los impedimentos se lleva a cabo a través de una doble 
práctica: la información de soltura y la lectura de proclamas.

Durante mucho tiempo, los regulares que se hallaban al frente de curatos en 
Nueva España y Guatemala casaban a sus feligreses indios, españoles e híbridos sin 
que fuera necesario presentarse al Ordinario para hacer las informaciones de libertad, 
dadas las largas distancias, pobreza de las gentes y la dificultad de muchos 
contrayentes de acudir ellos y sus testigos a las Curias respectivas, costumbre esta 
que ante el temor de que por las dificultades para trasladarse a la sede episcopal 
muchos no contrajesen matrimonio y vivieran en mal estado, se dictaron dos Breves 
una en mayo de 1673 por Clemente X y otra de Mayo de 1698 por Inocencio XII, 
mandando que los párrocos de todas las diócesis pudiesen casar a sus feligreses 
aunque no se hubiesen hecho las declaraciones de libertad(l 7).

Las amonestaciones, instituidas por el IV Concilio Lateranense y caídas luego en 
desuso, fueron puestas de nuevo en vigor por el Tridentino con la precisión de que 
fueran en número de tres.

Para el caso de las uniones entre indígenas, en la lectura de proclamas se adopta 
una nueva modalidad para evitar que el número de tres demore más de la cuenta el 
matrimonio de los indios, permitiendo que sean leidas en días de diario en lugar de 
festivos aún cuando se realizen las tres lecturas en una semana, e incluso se conceden 
la dispensa de amonestaciones en casos especiales.

16 s a e z  d e  pe ñ a , M a n u a l,  p .  9 2 .

138

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 8 de 12

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1071



El II Concilio Limense ordena a los curas que al tiempo de las amonestaciones se 
interroguen a los caciques y otros conocidos de los novios sobre la eventual existencia 
de impedimentos17.

IV.3. Requisitos matrimoniales en el Derecho Indiano.
Requisito esencial en el matrimonio indiano es al igual que hemos visto en los 

anteriores, el mutuo consentimiento de los contrayentes, mutuo consentimiento que 
se dice ha de nacer de la libre voluntad de los mismos, ajena a cualquier 
competimiento, entendiendo que la libertad de estos se oprime tanto cuando se les 
obliga a una unión que les repugna como cuando se les impide una que han elegido.

El primero de los casos viene relacionado con el impedimento dirimente de fuerza, 
reputándose por tal no solo la coacción absoluta, sino también el miedo grave, que 
obliga a consentir contra la voluntad para evitar un mal mayor para la propia persona 
que se casa o de otra persona que es muy querida.

Para evitarse cumpliese este requisito se establecen medidas tanto eclesiásticas 
como civiles tendentes a resguardar la libertad matrimonial en Indias18.

Así, el II Concilio Limense establece que el párroco se ha de asegurar la voluntad 
de los novios antes de pasar a las amonestaciones, y sobre todo a que la respuesta de 
la novia se halle rodeada de las máximas garantías, por considerar a la mujer tanto 
por su propia índole como por influencias familiares fácil presa.

La pragmática Sanción promulgada el 23 de Marzo de 177619, extendida a las 
Indias por Cédula de 7 de Abril tendente a retringir la libertad matrimonial respecto 
de los hijos de familia, autoriza a los padres a oponerse a las uniones entre individuos 
socialmente desiguales.

Este requisito procura por otro lado salvaguardar la libertad de matrimonio 
permitiendo que acudan a la Justicia Real para obtener permiso supletorio para 
celebrarlas, en el caso de que sean justas y honestas y los padres se opongan 
irracionalmente.

El consentimiento se exigía del padre o en su defecto de la madre o a falta de 
estos de los abuelos por ambas lineas o faltando también éstos, de los parientes más 
cercanos, y como decíamos anteriormente la justicia más cercana tendrá en su 
reponsabilidad el otorgamiento o denegación del consentimiento.

Contraer matrimonio sin el debido consentimiento era considerado causa de 
desheredación. La obligación de consentimiento que establece esta pragmática se hace 
extensible a toda clase de vasallos menores de veinticinco años, edad a partir de la 
cual solo precisan el consejo paterno, pero también el incumplimiento de este consejo 
venía sancionado con la desheredación.

En lo referente a Indias la pragmática exceptuó a los mulatos, coyotes e individuos 
de castas, salvo a quienes sirvieran como oficiales en las milicia, y respecto de los 
indios tributarios, admitió que siendo hijos de padres desconocidos o que se 
encontraran en lugares lejanos fuera el cura en nombre del rey el que asumiera la

17 r ipo d a  a r d e n a s , D . ,  E l m a tr im o n io  en  In d ia s ,  B u e n o s  A ir e s ,  1 9 7 7 , p p .  7 7  s s . .

18 h id a l g o , T ra c ta tu s  d e  im p ed im en tis  m a tr im o n ii  , d ,  5 , s  4 ,  n °  5 7 , p p .  2 6 -2 7 .

19 D is p o s ic ió n  r e c o g id a  e n  la  N o v . R e c o p i la c ió n  1 0 ,2 ,9 .

139

De esta Recopilación se han hecho a lo largo de la Historia siete ediciones, cinco 
de ellas oficiales y las otras dos privadas cada una de las cuales corresponde a un 
reinado: Carlos 11(1680); Fernando VI (1759); Carlos III (1774); Carlos IV (1791); 
e Isabel II (1841), y las privadas en el reinado de Maria Cristina (1889) y en el año 
1943.

Este derecho indiano y el antiguo castellano muere por obra de la revolución 
según palabras de García Gallo16. No obstante según palabras de la profesora Beatriz 
Bernal, esto por lo que se refiere al derecho público si que es asi, pero las normas 
de carácter privado persisten y vienen incluidas en sus códigos.

IV.2. Matrimonio en Indias.
El derecho indiano no se aparta de las directrices del derecho castellano, lo que 

no impide que en esta parcela del matrimonio presente alguna nota propia de la 
compleja sociedad a la que regula.

Como hemos visto, el orden de prelación establecido para Indias filé en primer 
lugar las leyes especiales para Indias que prevalecen aún en caso de disparidad con 
el Derecho Común o general y en segundo lugar la legislación castellana. Las leyes 
especiales de Indias recopiladas en 1680 derogan toda norma no recogida en ellas a 
la vez que tienen vigencia general para todos los territorios de Indias y no solo para 
una u otra provincia.

El matrimonio en Indias requiere unos trámites previos que deben ser instruidos 
por el representante eclesiástico a quien corresponde el llamado expediente 
matrimonial, procurando averiguar si los novios se casan por propia voluntad y si 
existen impedimentos para esta unión.

La inquisición relativa a los impedimentos se lleva a cabo a través de una doble 
práctica: la información de soltura y la lectura de proclamas.

Durante mucho tiempo, los regulares que se hallaban al frente de curatos en 
Nueva España y Guatemala casaban a sus feligreses indios, españoles e híbridos sin 
que fuera necesario presentarse al Ordinario para hacer las informaciones de libertad, 
dadas las largas distancias, pobreza de las gentes y la dificultad de muchos 
contrayentes de acudir ellos y sus testigos a las Curias respectivas, costumbre esta 
que ante el temor de que por las dificultades para trasladarse a la sede episcopal 
muchos no contrajesen matrimonio y vivieran en mal estado, se dictaron dos Breves 
una en mayo de 1673 por Clemente X y otra de Mayo de 1698 por Inocencio XII, 
mandando que los párrocos de todas las diócesis pudiesen casar a sus feligreses 
aunque no se hubiesen hecho las declaraciones de libertad(l 7).

Las amonestaciones, instituidas por el IV Concilio Lateranense y caídas luego en 
desuso, fueron puestas de nuevo en vigor por el Tridentino con la precisión de que 
fueran en número de tres.

Para el caso de las uniones entre indígenas, en la lectura de proclamas se adopta 
una nueva modalidad para evitar que el número de tres demore más de la cuenta el 
matrimonio de los indios, permitiendo que sean leidas en días de diario en lugar de 
festivos aún cuando se realizen las tres lecturas en una semana, e incluso se conceden 
la dispensa de amonestaciones en casos especiales.

16 s a e z  d e  pe ñ a , M a n u a l,  p .  9 2 .

138

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 9 de 12

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1071



carga de consentir o no.
Tenía tal relieve este requisito del consentimiento en Indias que la autoridad 

eclesiástica no debería conceder licencias para contraer matrimonio sino constara 
haber cumplido con lo mandado.

Junto a este consentimiento paterno, se exigió por imperativo legal para los 
individuos de milicias la neceswidad de solicitar licencia a sus superiores jerárquicos, 
si les era negado sería el inspector al igual que los jueces para los casos anteriores 
de civiles, el que tendría jurisdicción, esto filé recordado por la Pragmática del 31 de 
Agosto de 1803.

Una orden de ese mismo año pero del 10 de Abril había introducido ciertas 
alteraciones con respecto al edad de los hijos de familia: así las mujeres mayores de 
23 años no precisaban el consentimiento no teniendo padre pero sí madre; si solo 
existían abuelos la edad se adelantaba los 22 para los hombres y 21 para las mujeres.

Junto a este requisito que hemos visto aparece el de exigencia de una cierta edad, 
que por otro lado hemos visto aparece tanto en el derecho romano como en el de 
Castilla.

El derecho Canónico y el civil coinciden en fijar la edad para la celebración del 
matrimonio en un mínimo de catorce para el hombre y doce para la mujer, a menos - 
dice- que la malicia supla la edad.

Esta norma suele ser infringida en la época de oro de la encomienda indiana; asi 
en Perú criaturas de seis y siete años solían ser unidas a viejos encomenderos sin 
hijos, en el momento de dar la mano el encomendero recibe dinero de los padres de 
la novia y esta queda en condiciones de heredar el repartimiento del viejo esposo.

Pero este problema de edad se da también y sobre todo entre los indígenas. Por 
ello eclesiásticos y civiles que han detectado esta situación, procuran buscar remedio 
en la medida de sus posibilidades, de tal manera que los franciscanos de Nueva 
España exigen averiguar los años de los contrayentes y no casarlos si son menores, 
o los dominicos de Guatemala encargan a los indios que no casen a sus hijos e hijas 
pequeñas por los inconvenientes que esto acarrea20.

El III Concilio Mexicano de 1585 había establecido que los sacerdotes no 
celebraran matrimonios mientras no les constara fehacientemente la edad.

Felipe II, considerando que los matrimonios prematuros resultan además de 
ofensivos para Dios origen de quebrantamiento de la salud, manda en 1581 a las 
Audiencias y Justicias Reales de Indias que castiguen a los responsables de esos 
matrimonios.

Estas exigencias de edad trajeron consigo dos corrientes de opinión: por un lado, 
el Padre Zumárraga en Nueva España y el Jesuíta Acosta en Perú consideran que hay 
que casar a los indios cuanto antes para así evitar los amancebamientos; y la otra 
corriente viene avalada por el Obispo Diego de Laude, que opina deben retrasarse los 
matrimonios porque a esa tierna edad no suelen tener la suficiente razón para tomar 
estado y de ello se originan repudios, adulterios y malas crianzas de los hijos21.

20 REMESAL, H isto r ia  g e n e ra l d e  la s  In d ia s ,  1 , 9 ,  c, 1 7 , p. 2 5 2 .

21 RIPODAS ARDENAS, op.CÍt.

140

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 10 de 12

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1071



IV.4. Impedimenentos establecidos en el derecho Indiano.
El Concilio de Trento recuerda que la ley divina prohíbe a los cristianos tener a 

un mismo tiempo varias mujeres22. Sin embargo, en toda América precolombina 
eran instituciones muy arraigadas la poligamia y el repudio. La legislación civil y la 
eclesiástica ante ello intentan buscar soluciones.

Semejante hábito -dice López de Gomara- reponde a motivos de tipo moral, 
sociopolítico y económico y enumera cuatro: el primero es el vicio de la carne; el 
segundo es por tener muchos hijos; el tercero por reputación y servicios; cuarto por 
granjeria23.

El Estado y la Iglesia se esfuerzan desde fecha muy reciente en conseguir que los 
indios se unan sacramentalmente a sus mujeres y se recomiendan se les haga ver que 
han de conformarse con una sola mujer, pero al mismo tiempo se intercede ante la 
Iglesia para que los indígenas no sean castigados pecuniariamente por hallarse 
amancebados, criterio que sigue mantenido en la Recopilación.

El tránsito de la poligamia al matrimonio cristiano lo resuelve superficialmente las 
Leyes de Burgos24 cuando dice que los indios se casen con la mujer que mejor les 
estuviese. Sobre este impedimento de ligamen dado el arraigo que tenía existen 
multitud de especialidades que ahora serían imposibles de recoger.

Impedimento dirimente de parentesco: El derecho canónico considera incestuoso 
el matrimonio entre parientes cercanos, y así se establece el impedimento por razón 
de consanguinidad, de afinidad y espiritual.

En Indias se dan soluciones especiales para estos impedimentos: La ley de Burgos 
se preocupa reiteradamente de hacer ver a los indios que las mujeres que tomen no 
deben ser sus allegadas, ahora bien la costumbre de esta sociedad, acostumbrada a 
unión entre parientes motiva a que la Iglesia dicte una legislación específica sobre la 
materia.

Se dispensa el matrimonio entre parientes consanguíneos o afines en tercer y 
cuarto grado, dispensa que es aplicada en toda América25.

Los Obispos de Nueva España solicitan se extienda esta dispensa a parientes de 
grado más cercano26. Pero también en sentido opuesto se manifiestan miembros del 
I Concilio Límense.

Aquí el problema era grande debido a lo difícil que era en algunos casos 
determinar si existía o no paréntesco entre los indígenas que querían casarse. Los 
franciscanos en Nueva España solían pasar revista al linaje de los contrayentes en 
presencia de téstigos indígenas.

Esta dispensa de consanguinidad se aplica a fortiori a los indios que ya unidos en

22 C o n c il io  d e  T r e n to ,  2 4  D e  S a cr . m a tr .  C a n o n  2 .

23 l o pe z  d e  g o m a r a . H isto r ia  d e  la  C onq u is ta  d e  M é x ic o , c 2 2 0 ,  t . 2 ,  p. 2 4 0 .

24 L e y  d e  B u r g o s  d e  2 3  d e  E n e r o  d e  1 5 1 3 .

23 L a  b u la  A l t i tu d o ,  d e  1 d e  J u n io  1 5 3 7 .

26 L o s  O b is p o s  d e  M é j ic o ,  A n te q u e r a  y  M ic h o a c á n  lo  s o l ic i ta n  e n  1 5 4 0  (E p is to la r io  d e  N u eva  
E sp a ñ a ,  IV , M é x ic o ,  1 9 3 9 ) .

141

carga de consentir o no.
Tenía tal relieve este requisito del consentimiento en Indias que la autoridad 

eclesiástica no debería conceder licencias para contraer matrimonio sino constara 
haber cumplido con lo mandado.

Junto a este consentimiento paterno, se exigió por imperativo legal para los 
individuos de milicias la neceswidad de solicitar licencia a sus superiores jerárquicos, 
si les era negado sería el inspector al igual que los jueces para los casos anteriores 
de civiles, el que tendría jurisdicción, esto filé recordado por la Pragmática del 31 de 
Agosto de 1803.

Una orden de ese mismo año pero del 10 de Abril había introducido ciertas 
alteraciones con respecto al edad de los hijos de familia: así las mujeres mayores de 
23 años no precisaban el consentimiento no teniendo padre pero sí madre; si solo 
existían abuelos la edad se adelantaba los 22 para los hombres y 21 para las mujeres.

Junto a este requisito que hemos visto aparece el de exigencia de una cierta edad, 
que por otro lado hemos visto aparece tanto en el derecho romano como en el de 
Castilla.

El derecho Canónico y el civil coinciden en fijar la edad para la celebración del 
matrimonio en un mínimo de catorce para el hombre y doce para la mujer, a menos - 
dice- que la malicia supla la edad.

Esta norma suele ser infringida en la época de oro de la encomienda indiana; asi 
en Perú criaturas de seis y siete años solían ser unidas a viejos encomenderos sin 
hijos, en el momento de dar la mano el encomendero recibe dinero de los padres de 
la novia y esta queda en condiciones de heredar el repartimiento del viejo esposo.

Pero este problema de edad se da también y sobre todo entre los indígenas. Por 
ello eclesiásticos y civiles que han detectado esta situación, procuran buscar remedio 
en la medida de sus posibilidades, de tal manera que los franciscanos de Nueva 
España exigen averiguar los años de los contrayentes y no casarlos si son menores, 
o los dominicos de Guatemala encargan a los indios que no casen a sus hijos e hijas 
pequeñas por los inconvenientes que esto acarrea20.

El III Concilio Mexicano de 1585 había establecido que los sacerdotes no 
celebraran matrimonios mientras no les constara fehacientemente la edad.

Felipe II, considerando que los matrimonios prematuros resultan además de 
ofensivos para Dios origen de quebrantamiento de la salud, manda en 1581 a las 
Audiencias y Justicias Reales de Indias que castiguen a los responsables de esos 
matrimonios.

Estas exigencias de edad trajeron consigo dos corrientes de opinión: por un lado, 
el Padre Zumárraga en Nueva España y el Jesuíta Acosta en Perú consideran que hay 
que casar a los indios cuanto antes para así evitar los amancebamientos; y la otra 
corriente viene avalada por el Obispo Diego de Laude, que opina deben retrasarse los 
matrimonios porque a esa tierna edad no suelen tener la suficiente razón para tomar 
estado y de ello se originan repudios, adulterios y malas crianzas de los hijos21.

20 REMESAL, H isto r ia  g e n e ra l d e  la s  In d ia s ,  1 , 9 ,  c, 1 7 , p. 2 5 2 .

21 RIPODAS ARDENAS, op.CÍt.

140

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 11 de 12

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1071



matrimonio y emparentados dentro de los grados permitidos se van convirtiendo27.
El parentesco espiritual había sido restringido por el Concilio de Trento en 

beneficio de todos los los fieles ligados por el bautismo al bautizado y sus padres con 
el bautizante y a los padrinos. Se optó por distintas soluciones para que esto fuera 
entendido por los indígenas y asi en Nueva España se opta por suprimir el padrino, 
que no es necesario para la validez del bautismo y pidiendo a Roma que a través de 
padrinazgo los indios no contraigan parentesco alguno.

Impedimento por disparidad de cultos: aunque el matrimonio entre cristianos e 
infieles, no siendo contrario al derecho natural, no era al principio inválido, sin 
embargo a partir del s.XII la disparidad de cultos comienza a considerarse un 
impedimento dirimente, incorporándolo la Iglesia a su derecho.

El problema principal que se presentaba aparte del ocasionado por matrimonio 
entre un infiel y un fiel, era el que se originaba cuando uno de los cónyuges se 
convertía, si se daba una convivencia tranquila, se optó por que el impedimento en 
estos casos no actuase y el matrimonio se conservaba. El problema surgía cuando la 
convivencia se hacía peligrosa para la parte conversa, dándose en este caso la 
disolución del matrimonio si este deseaba contraer nuevas nupcias con un cónyuge 
fiel28.

Impedimento impediente de época: al igual que recogían las Partidas aparece en 
este derecho de Indias la antigua prohibición total de celebrar matrimonios en tiempos 
de penitencia, vedando la Iglesia las nupcias solemnes o velaciones desde el primer 
domingo de Adviento hasta el día de la Epifanía, y desde el miércoles de ceniza hasta 
la octava de Pascua inclusive. De tal manera que no impedían celebrar matrimonio 
sino que únicamente les venía prohibido dar la bendición nupcial, que se retardaba 
hasta el momenteo en que pudiera ser impartida.

La prohibición por parte del Estado de que ciertos funcionarios se casen en 
determinadas condiciones no entra dentro de las causas que impiden matrimonio, ni 
se consideran matrimonios nulos los realizados sin tener en cuenta la prohibición. Eso 
en cuanto a la Iglesia, si bien en ocasiones por lo que se refiere al ámbito puramente 
civil sique se recogen algunos castigos para quienes contraviniesen las interdiciones 
impuestas por motivos públicos por el Principe.

27 J u n ta  e c le s iá s t i c a  d e  M é x ic o  d e  1 5 3 9 , c . 2 3 ,  in  f in e .

28 pe ñ a  M ONTENEGRO, E l m a tr im o n io  d e  in fie le s ,  s  6 ,  n °  2 - 4 ,  p . 4 9 1 .

142

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 12 de 12

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1071




