
D e r e c h o  R o m a n o  y  l í m i t e s  d e  l a  r o m a n i z a c i ó n  
e n  I b e r o a m é r i c a

Ig n a c io  Cr e m a d e s , U.C.M.

La prueba definitiva de los límites de la romanización en Iberoamérica 
viene dada, en mi opinión, por la pasada y actual subsistencia y actitud reivin- 
dicativa de la cultura indígena frente a proyectos pasados y futuros de occiden- 
talización. La mera enunciación y comprobación de esto haría innecesario que 
lo tratáramos, si no tuviera interés examinar, aunque sea brevemente, el porqué 
y el cómo de esta paradoja histórica. Y digo paradoja porque, prevista inicial
mente la aculturación de los llamados indios, como llegó rápidamente a produ
cirse la aculturación de los guanches canarios, destruidas las bases de su autén
tica reproducción étnica, sin embargo, el orden colonial, movido por sus contra
dictorias intenciones de protección y explotación económica de los indígenas 
americanos, sentó las bases para la reconstrucción de su identidad étnica, desdi
ciéndose así, tal vez inconscientemente, de su decisión primera, es decir, de la 
equiparación, si no desde un punto de vista formal, sí material, de los indios con 
los castellanos. Manifestación y medio como es el Derecho de la existencia y 
preservación de la identidad étnica; manifestación y medio como es la imposi
ción de un Derecho ajeno de la violencia colonizadora, la consideración del par 
Derecho colonizador-Derecho indígena puede otorgamos el grado de victoria y 
derrota en la desigual lucha entre las dos culturas, la del colonizador y la de los 
colonizados.

En Iberoamérica, el derecho que ha acompañado, como portador de fines 
y como instrumento, a esos proyectos de occidentalización ha quedado expresa

Myriam Benarrós, Beatriz Batista Garcia

42

Neste diapasão, em 2008, por ocasião do “Coloquio de iusprivatistas – Roma y 
América – para la armonización del Derecho privado latinoamericano”, organizado 
pelo Centro de Investigaciones de Derecho civil da Facultad de Derecho da Univer-
sidad Nacional de Rosario e pelo Centro di Studi Giuridici Latinoamericani da Uni-
versità di Roma – Tor Vergata – Consiglio Nazionale delle Ricerche, em consideração 
da necessidade da modernização e harmonização dos ordenamentos jurídicos em ma-
téria de direito privado, haja vista o impacto que esse tem na vida dos cidadãos e dos 
negócios na região, procedeu-se a criação do Grupo para la Armonización del Derecho 
Privado Latinoamericano, cuja carta constitutiva prevê: «asumir el compromiso de 
colaborar para producir documentos que contengan principios y reglas marco para la 
armonización del Derecho de las obligaciones y sus fuentes»77.

corso di elaborazione in Europa, [...] siano stati realizzati (o siano in corso di realizzazione) recentemen-
te importanti contributi; - sia indispensabile che crescano parimenti idonee elaborazioni in America 
Latina che tengano presenti tre ordini di fattori convergenti: [...] a. L’unità e specificità del sistema 
giuridico latinoamericano, la cui individualità può resistere e crescere, a partire dalla propria base nel 
diritto romano, intensificando la ricerca dei principi che ne ispirino uno sviluppo armonico pur nelle 
differenze; [...] c. l’utilità della traduzione della elaborazione dei predetti principi in un ‘codice modello’ 
di diritto delle obbligazioni e contratti dell’America Latina, che si inserisca nel dibattito globale su tale 
materia, apportandovi con incisività la voce di questo continente, la sua elevata cultura giuridica ed 
anche i risultati della riflessione maturata sulle drammatiche conseguenze del mancato rispetto di detti 
principi e regole nella apertura del c.d. mercato globale». Ver S. Schipani, Armonizzazione e unificazione 
del diritto, diritto comune in materia di obbligazioni e contratti in America Latina, cit., p. 55. 

77 Ver Declaración Constitutiva del Grupo para la Armonización del Derecho Privado latinoamericano 
in http://www.cideci.org/portal/modules/content/index.php?id=33, acesso em 20/01/2015.

Atti Luchetti.indd   42 28/07/16   17:17

IGNACIO CREMADES

Universidad Complutense de Madrid

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 1 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



258 Ig n a c io  Cr e m a d e s

do en distintas versiones del Derecho romano. Las poblaciones aborígenes 
tuvieron que vérselas inicialmente con un trasunto del Estado romano bajoim- 
perial, que destruyó su realidad política, y las sometió con parecidos medios, 
quizá, pero con distintas motivaciones, en el seno del orden colonial. Producida 
la emancipación de las jóvenes repúblicas, los indígenas tuvieron que vérselas 
con la versión liberal del Derecho romano en el seno de la perpetuación del 
orden colonial al interior de la forma política republicana. La subsistencia pasa
da y actual de la cultura indígena y la afirmación de su derecho a un Derecho 
propio frente a las dos experiencias indígenas del Derecho romano hablan de 
una forma más concreta de los límites de la romanización en América Latina.

I. IMPERIO ROMANO Y NUEVO IMPERIO.

1. El descubrimiento de América planteó a la Monarquía española el pro
blema de una nueva legislación para los países conquistados. En las Repúblicas 
hispanoamericanas, la legislación metropolitana que formó el derecho de la 
Colonia constituyó así la herencia jurídica y el punto de partida de toda su his
toria jurídica contemporánea.

No pocas veces se han establecido justamente correspondencias entre el 
Imperio Romano y el Imperio Español y la idea de Roma está omnipresente en 
buena parte de la historiografía indiana. El imperio romano, que podía ser agra
dable a los humanistas y a quienes justificaban su obra como la de la expansión 
de la razón, de la superioridad natural de ciertos hombres sobre otros, caso de 
Sepúlveda, era para otros, que no negaban la razón de semejanza entre los dos, 
rechazable especialmente en cuanto a los métodos violentos de conquista, que 
no debían ser en absoluto imitados ni siquiera por razones de conveniencia 
pedagógica en aras de una mejor evangelización. Abominables eran, en todo 
caso, los supuestos imperialistas romanos de superioridad natural, como justifi
cadora de la servidumbre y aculturación de los sometidos y negadora de la nece
sidad de la Gracia para alcanzar la plenitud humanaó).

De este otro espíritu se derivó una muy distinta actitud respecto a los pue
blos sometidos. Espíritu que claro está no hay que suponer coindidente con el de 
los conquistadores, no movidos ni por la religión ni por el afán de aventura, sino

(1) Jaime González,La idea de Roma en la Historiografía Indiana (1492-1550), CSIC,Madrid,
1981, pp. 108 y ss; 115.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 2 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



DERECHO ROMANO Y LÍMITES DE LA ROMANIZACIÓN EN IBEROAMÉRICA 259

por una muy distinta de sed de gloria. La Corona tuvo siempre que resolver entre 
los intereses contrapuestos de sus súbditos, evangelización y conquista. Ella 
misma no pudo sustraerse a la difícil conciliación -y  fácil contradicción- de 
protección y explotación económica de los indios, de preservación de los mis
mos y su necesaria o inevitable relación y contacto con los españoles.

La conjunción de ambos espíritus, espíritu de conquista, espíritu de evan
gelización, iba a ser fatal para los pueblos sometidos y para los pueblos en for
mación, todavía no intuida. La España antaño dominada, hoy Roma dominado
ra, tenía el Imperio como modelo; las Indias dominadas podían esperar quizá 
algo favorable del recuerdo de la romana barbarie en Hispania:

Estos son quienes a los demás pueblos, salvo a sí mismos, llamaban bár
baros, siendo así que ningunos otros fieros bárbaros podían tener una conduc
ta tan absurda.

Referidos ya los dioses que la ceguedad de los antiguos gentiles tuvieron, 
bárbaros, y  también los que se tenían por muy delgados políticos romanos y  
griegos (2>

Resuelta desde el principio la cuestión del territorio como del dominio y 
de la jurisdicción de la Corona de Castilla® —no hubo desmenbración de la 
soberanía en el orden jurisdiccional, y los atributos esenciales del Estado de la 
época, según las viejas concepciones imperantes del derecho romano, fueron 
constantemente reivindicados frente a los privilegios señoriales excesivos que 
hubo originariamente que conceder, por la naturaleza fundamentalmente priva
da de las primeras empresas conquistadoras, a los primeros descubridores y sus 
descendientes®- , otra cuestión, sin embargo, iba a impregnar la empresa de 
mayor conflictividad: la disputa por el control de la población indígena.

En primer lugar, el Derecho de la época permitía esclavizar a los infieles. 
Pero con el fin de atraerles y facilitar su conversión, como se hizo en Canarias, 
se les declara libres muy prontamente (1503 y reiterado en 1512). Superada la 
primera, pero no del todo abandonada, esclavitud de los indios, convertidos

(2) Las Casas, Apologética Historia Sumaria, cap. 140, B.A.E. CVI, Madrid, 1958, p.24, cit. por 
Jaime González, cit., p. 112.

(3) El territorio conquistado se consideró desde un principio, como del dominio y de la jurisdicción 
de la Corona de Castilla. Carlos I podía decir, el 14 de septiembre de 1519: “Por donación de la Santa Sede 
Apostólica, y otros justos y legítimos títulos somos señor de las Indias Occidentales, Islas y Tierra firme 
del mar Océano, descubiertas, y por descubrir, y están incorporadas en nuestra Real Corona de Castilla.”

De esta declaración deriva todo el derecho especial en orden a la propiedad.
(4) J.M. Ots Capdequi, El Estado español en las Indias, FCE. 4a ed., México, 1965, p. 15 y ss.

258 Ig n a c io  Cr e m a d e s

do en distintas versiones del Derecho romano. Las poblaciones aborígenes 
tuvieron que vérselas inicialmente con un trasunto del Estado romano bajoim- 
perial, que destruyó su realidad política, y las sometió con parecidos medios, 
quizá, pero con distintas motivaciones, en el seno del orden colonial. Producida 
la emancipación de las jóvenes repúblicas, los indígenas tuvieron que vérselas 
con la versión liberal del Derecho romano en el seno de la perpetuación del 
orden colonial al interior de la forma política republicana. La subsistencia pasa
da y actual de la cultura indígena y la afirmación de su derecho a un Derecho 
propio frente a las dos experiencias indígenas del Derecho romano hablan de 
una forma más concreta de los límites de la romanización en América Latina.

I. IMPERIO ROMANO Y NUEVO IMPERIO.

1. El descubrimiento de América planteó a la Monarquía española el pro
blema de una nueva legislación para los países conquistados. En las Repúblicas 
hispanoamericanas, la legislación metropolitana que formó el derecho de la 
Colonia constituyó así la herencia jurídica y el punto de partida de toda su his
toria jurídica contemporánea.

No pocas veces se han establecido justamente correspondencias entre el 
Imperio Romano y el Imperio Español y la idea de Roma está omnipresente en 
buena parte de la historiografía indiana. El imperio romano, que podía ser agra
dable a los humanistas y a quienes justificaban su obra como la de la expansión 
de la razón, de la superioridad natural de ciertos hombres sobre otros, caso de 
Sepúlveda, era para otros, que no negaban la razón de semejanza entre los dos, 
rechazable especialmente en cuanto a los métodos violentos de conquista, que 
no debían ser en absoluto imitados ni siquiera por razones de conveniencia 
pedagógica en aras de una mejor evangelización. Abominables eran, en todo 
caso, los supuestos imperialistas romanos de superioridad natural, como justifi
cadora de la servidumbre y aculturación de los sometidos y negadora de la nece
sidad de la Gracia para alcanzar la plenitud humanaó).

De este otro espíritu se derivó una muy distinta actitud respecto a los pue
blos sometidos. Espíritu que claro está no hay que suponer coindidente con el de 
los conquistadores, no movidos ni por la religión ni por el afán de aventura, sino

(1) Jaime González,La idea de Roma en la Historiografía Indiana (1492-1550), CSIC,Madrid,
1981, pp. 108 y ss; 115.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 3 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



260 Ig n a c io  Cr e m a d e s

éstos tempranamente en vasallos libres de la Corona de Castilla y equiparados a 
los castellanos, también enseguida ven condicionada esa libertad. Su incapaci
dad para vivir como castellanos lleva a reyes y juristas desde mediados el siglo 
XVI a condicionar aquella libertad considerándoles necesitados de una protec
ción como la que se dispensaba a los menores de edad y a los miserables, es 
decir, a los pobres y a los rústicos.

Son libres y vasallos de Castilla, aunque necesitados de una especial pro
tección, como otros libres y vasallos de Castilla. Por lo tanto el par indio-español 
no es una nueva summa divisio personarum. Los indios no son extranjeros, ni 
extranjeros intemos, como lo fueron moros y judíos, pues hay unidad política 
entre Castilla y las Indias. De aquí los supuestos actuales de doble nacionalidad.

Ahora bien, si queremos tantear tan sólo e intentar comprobar si tiene 
algún sentido plantear un asunto tan extenso como podría ser la cuestión de la 
subsistencia de la identidad étnica indígena desde el recuerdo de la romaniza
ción de los pueblos indígenas bajo el dominio romano y desde la parcial inqui
na al mismo de parte de los españoles; pero también si queremos hacerlo desde 
la conciencia española de haber estado obrando el acabamiento de la misión pro
videncial del Imperio romano, podemos considerar lo siguiente.

El distanciamiento respecto del modelo romano de comportamiento para 
con los pueblos indígenas en época preclásica y clásica parece clara, al menos 
en que estos indios ciertamente nunca fueron peregrini. No lo fueron, no sólo 
porque no lo eran jurídicamente, sino porque la actitud hacia ellos no fue la de 
un alejamiento distante, esperando su hispanización, que habría de caer como 
fruto maduro. No lo fueron porque la concesión de la “ciudadanía” no se condi
cionó a una previa absorción del modo de vida español. Si bien fueron cives 
inmediatamente, no lo fueron por propia ambición, como los peregrinos de la 
época clásica. Si algún modelo se siguió incosncientemente fue el universalista 
de Caracalla. Si los romanos, en ocasiones, habían extendido la ciudadanía con
tra la voluntad de sus beneficiarios, como las comunidades griegas asentadas en 
Italia, también entonces lo hicieron suponiendo una cierta absorción del modo 
de vida romano. Y como se ha sostenido, parece lo más probable que, cuando la 
Constitución Antoniniana, fueron todos universalmente declarados cives sobre 
la base de su preparación por una larguísima habitud con la cultura hegemóni- 
ca(5*. En contraste, esto es lo que no ocurrió en las Indias, donde la libertad reco- 5

(5) vid. Femand de Visscher, Les Péregrins a Rome, en VÉtranger, I, Recueils de la Société Jean 
Bodin, IX, Bruselas, 1958, pp. 197 y s. y 206 y s.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 4 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



DERECHO ROMANO Y LÍMITES DE LA ROMANIZACIÓN EN IBEROAMÉRICA 261

nocida para su mejor evangelización supuso además la equiparación jurídica de 
los indios con los vasallos castellanos. Ciertamente que no fue esta la primera ni 
la última vez en la historia en que la condición de ciudadano se anticipó a la de 
nacional, tal como hoy la entendemos; pero esto iba a tener graves consecuen
cias. La prudencia política romana en este punto no fue imitada.

Mas a pesar de esto último, sí que hubo coincidencia en algo, pues ni bajo 
Constantino ni bajo la Corona de Castilla la ciudadanía que recibieron unos y 
otros íue la ciceroniana comunidad de derechos entre los ciudadanos, sino la de 
la común sumisión al Estado. En esto, como reverso de la concepción romana 
del Estado, cierta Roma, la bajoimperial, está ciertamente presente en las Indias.

Como también en cierta manera está presente, pero también no está, la 
quiebra del universalismo constantiniano. Este se operó por la discriminación 
étnica -referida a bárbaros del interior- y religiosa. Ciertamente, los indios no 
fiieron bárbaros, si esto jurídicamente significa extranjeros, incluso extranjeros 
internos, como en el bajo imperio. Pero, de un lado, para los españoles son bár
baros, lo más frecuentemente, psicológica, social y religiosamente. En definiti
va, las palabras siguientes de Prudencio a comienzos del siglo IV tuvieron reso
nancia parcial entre los españoles:”Sed tantum distant Romana et Barbara, 
quantum quadrupes abjuncta est bipedi, vel muta loquenti ”(6>. A uno quizá 
pudiera tentarle el narrar la situación de los indios por medio del recurso a tér
minos y situaciones como bagaudae, latifundio y saltus de potentes y senatores, 
patrocinium y suscepti, domesticus o familiaris, amicitia, amicus o bucellarius, 
etc. Pero creo que más ajustado al espíritu de lo que, sobre todo más temprana
mente, se hizo con los indios, es establecer correlaciones con otros términos y 
situaciones. En este sentido, me parece que desde cierto ángulo los indios debie
ron de sentirse como los dediticii -bárbaros vencidos, transportados por la fuer
za y establecidos como colonosC6 7)—, pues en parte como tales los trataron. Al ser
vicio del Estado o de los particulares, estos dediticios trabajaron las tierras 
incultas, reconstruyeron las ciudades, pagaron un tributo, sirvieron en el ejérci
to. Tal es así que no parecen apartarse en nada estos dediticios de los indios 
repartidos o repartidos en encomienda o pagadores del tributo, obligados a la 
mita, adscritos a las reducciones o a los corregimientos. Es verdad que en impor
tantes cuestiones, como la de que los dediticii, y no los indios, debían de ser

(6) vid. Jean Gaudemet, L’Étranger au Bas-Empire, en L’Étranger, cit. p.228
(7) Jean Gaudemet, cit., p.219.

260 Ig n a c io  Cr e m a d e s

éstos tempranamente en vasallos libres de la Corona de Castilla y equiparados a 
los castellanos, también enseguida ven condicionada esa libertad. Su incapaci
dad para vivir como castellanos lleva a reyes y juristas desde mediados el siglo 
XVI a condicionar aquella libertad considerándoles necesitados de una protec
ción como la que se dispensaba a los menores de edad y a los miserables, es 
decir, a los pobres y a los rústicos.

Son libres y vasallos de Castilla, aunque necesitados de una especial pro
tección, como otros libres y vasallos de Castilla. Por lo tanto el par indio-español 
no es una nueva summa divisio personarum. Los indios no son extranjeros, ni 
extranjeros intemos, como lo fueron moros y judíos, pues hay unidad política 
entre Castilla y las Indias. De aquí los supuestos actuales de doble nacionalidad.

Ahora bien, si queremos tantear tan sólo e intentar comprobar si tiene 
algún sentido plantear un asunto tan extenso como podría ser la cuestión de la 
subsistencia de la identidad étnica indígena desde el recuerdo de la romaniza
ción de los pueblos indígenas bajo el dominio romano y desde la parcial inqui
na al mismo de parte de los españoles; pero también si queremos hacerlo desde 
la conciencia española de haber estado obrando el acabamiento de la misión pro
videncial del Imperio romano, podemos considerar lo siguiente.

El distanciamiento respecto del modelo romano de comportamiento para 
con los pueblos indígenas en época preclásica y clásica parece clara, al menos 
en que estos indios ciertamente nunca fueron peregrini. No lo fueron, no sólo 
porque no lo eran jurídicamente, sino porque la actitud hacia ellos no fue la de 
un alejamiento distante, esperando su hispanización, que habría de caer como 
fruto maduro. No lo fueron porque la concesión de la “ciudadanía” no se condi
cionó a una previa absorción del modo de vida español. Si bien fueron cives 
inmediatamente, no lo fueron por propia ambición, como los peregrinos de la 
época clásica. Si algún modelo se siguió incosncientemente fue el universalista 
de Caracalla. Si los romanos, en ocasiones, habían extendido la ciudadanía con
tra la voluntad de sus beneficiarios, como las comunidades griegas asentadas en 
Italia, también entonces lo hicieron suponiendo una cierta absorción del modo 
de vida romano. Y como se ha sostenido, parece lo más probable que, cuando la 
Constitución Antoniniana, fueron todos universalmente declarados cives sobre 
la base de su preparación por una larguísima habitud con la cultura hegemóni- 
ca(5*. En contraste, esto es lo que no ocurrió en las Indias, donde la libertad reco- 5

(5) vid. Femand de Visscher, Les Péregrins a Rome, en VÉtranger, I, Recueils de la Société Jean 
Bodin, IX, Bruselas, 1958, pp. 197 y s. y 206 y s.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 5 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



262 Ig n a c io  Cr e m a d e s

peregrini (extranjeros internos), no gozaban del conubium ni del commercium y 
en que nadie pretendía convertirles a la Romanía, difiere formalmente la situa
ción de estos indios de la de aquellos dediticios. Pero, sin embargo, también 
hubo bárbaros, probablemente con commercium y, aunque fuera por excepción, 
conubium, que se aproximan en algunos aspectos a la situación de los indios. 
Son estos los gentiles o gentes, bárbaros sometidos a la jurisdicción de praefec- 
ti específicos, como si, en parte, de corregidores de pueblos de indios se tratara, 
y que debían, probablemente también como éstos, aplicar sus costumbres pro
pias, y cuyas sentencias podían ser apeladas ante el proconsuK8 9) .

Creo que debe quedar claro que con estos paralelismos, con sus diferen
cias, no se pretende sino señalar un cierto espíritu común entre ambos Imperios, 
en algún momento y sólo en ciertos aspectos; que se trata tan sólo de iluminar 
con la experiencia romana la experiencia española, y que no se trata claro está 
de establecer derivaciones genéticas entre el estatuto de estos bárbaros y algu
nos aspectos de la condición de los indios. Entre otras cosas, por ejemplo, la 
mita, a la que estaban obligados los indios, entroncaba con una institución indí
gena, y si los cacicazgos se pusieron en relación con algo fue, respecto a la suce
sión a los mismos, con los mayorazgos. Además, cuando se hizo evidente la con
tradicción entre la libertad de los indios y su reparto en encomienda, se acudió 
finalmente por la doctrina a la asimilación de esta institución con el feudoW. Es 
claro, pues, el peso de la tradición del derecho castellano sobre el derecho india
no y no la del derecho justinianeo, pero también que con distintos instrumentos 
se obró, en parte y no sin contradicción, como veremos, un mismo espíritu.

Hay ana correlación que podemos establecer con el solo objetivo de sentar 
diferencias. En el Derecho romano tardío la categoría de los peregrini apenas 
tenía valor jurídico. Sólo se encuentra aplicado expresamente y con valor jurídi
co en un caso de discriminación religiosa -para levantar la pena de reducción al 
estado de peregrino, es decir, la pérdida de la factio testamenti activa y pasiva-, 
al que hace referencia una constitución de Arcadio del 399, relativa a los 
Eunomianos, y también, aunque no expresamente, otra referida a los manique- 
os<10). Hay que añadir a esto que las sanciones contra toda clase de herejes en el 
bajo imperio están en conformidad con las sanciones romanas tradicionales res

(8) CTh. 11,30,62, del 405; vid. Jean Gaudemet, cit., p. 226.
(9) vid. Alfonso García Gallo, Manual de Historia del Derecho Español, I, 3aed. rev., Madrid, 

1967, p.721.
(10) CTh. 16,5,36, pr. y CTh. 16,5,25, vid. Jean Gaudemet, cit., p.214.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 6 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



DERECHO ROMANO Y LÍMITES DE LA ROMANIZACIÓN EN IBEROAMÉRICA 263

pecto a los ciudadanos indignos. Hace de ellos “extranjeros por su fe, extranje
ros en su propia patria”*1'» Esto merece la pena recordarlo, porque en el siglo IV 
se va abriendo paso progresicvamente la noción de Romanía, es decir, una civi
lización enfrentada al mundo bárbaro y que terminará por erigir, como señala 
Gregorio de Tours, la religión en criterio de “romanidad”: Romanos enim voci- 
tant nostrae homines religionis(n\

Los españoles ciertamente no condicionaron inicialmente a la conversión 
la libertad de los indios ni su sumisión como libres y equiparación a los vasallos 
castellanos, es decir, la ciudadanía de la época. Pero muy pronto, comenzó a 
ponerse en cuestión la conveniencia y la justicia de esa decisión. Era pretensión 
de Las Casas, con santo Tomás, que sólo en caso de conversión, y pacíficamen
te procurada, debían quedar los indios sometidos a los reyes de Castilla, perma
neciendo mientras tanto libres, con personalidad jurídica y política propias. 
Vitoria, con Las Casas, rechaza todos los títulos que el Derecho común podía 
establecer para justificar el dominio sobre los indios. Está, pues, de acuerdo con 
el primer Las Casas, pero también en virtud de la Ley natural encuentra justifi
cación para establecer en qué condiciones los españoles pueden someterlos y 
haber guerra justa contra ellos. Las Casas, sin embargo, llegará más tarde inclu
so a negar que la conversión baste a someterlos, si no hay sumisión voluntaria, 
y a afirmar la necesidad de abandonar las Indias. Sepúlveda, por su parte, en 
controversia con Las Casas, justificará el medio de someterlos previamente para 
su mejor predicación y conversión posteriores. No habrá dictamen de la nueva 
junta de teólogos, la de Valladolid de 1550-1551. La solución definitiva se 
encuentra hacia 1570, bajo Felipe II. Se mantiene la ocupación de los territo
rios ocupados ya, legitima o ilegítimamente, y se reconoce el dominio pero no 
la posesión o investidura, que ha de tomarse, de los no descubiertos. Los habi
tantes de estos últimos son libres por derecho natural, y, a modo de extranjeros 
internos, con ellos se pueden y deben pactar alianzas y hay que procurar atraér
selos. Pero su sumisión al rey de España sólo se deberá producir por su volun
taria sumisión al mismo. Los pobladores de las tierras ocupadas sólo están 
sometidos al rey si han consentido en ello antes o después de la ocupación. En 
caso contrario, deben conservar su manera política de vivir y España ejerce tan 
sólo una especie de protectorado*11 12 13).

(11) vid. Jean Gaudemet, cit., p. 233.
(12) citado por Jean Gaudemet, cit., p. 228 y s.
(13) vid. Alfonso García- Gallo, cit., p.662 y ss.

262 Ig n a c io  Cr e m a d e s

peregrini (extranjeros internos), no gozaban del conubium ni del commercium y 
en que nadie pretendía convertirles a la Romanía, difiere formalmente la situa
ción de estos indios de la de aquellos dediticios. Pero, sin embargo, también 
hubo bárbaros, probablemente con commercium y, aunque fuera por excepción, 
conubium, que se aproximan en algunos aspectos a la situación de los indios. 
Son estos los gentiles o gentes, bárbaros sometidos a la jurisdicción de praefec- 
ti específicos, como si, en parte, de corregidores de pueblos de indios se tratara, 
y que debían, probablemente también como éstos, aplicar sus costumbres pro
pias, y cuyas sentencias podían ser apeladas ante el proconsuK8 9) .

Creo que debe quedar claro que con estos paralelismos, con sus diferen
cias, no se pretende sino señalar un cierto espíritu común entre ambos Imperios, 
en algún momento y sólo en ciertos aspectos; que se trata tan sólo de iluminar 
con la experiencia romana la experiencia española, y que no se trata claro está 
de establecer derivaciones genéticas entre el estatuto de estos bárbaros y algu
nos aspectos de la condición de los indios. Entre otras cosas, por ejemplo, la 
mita, a la que estaban obligados los indios, entroncaba con una institución indí
gena, y si los cacicazgos se pusieron en relación con algo fue, respecto a la suce
sión a los mismos, con los mayorazgos. Además, cuando se hizo evidente la con
tradicción entre la libertad de los indios y su reparto en encomienda, se acudió 
finalmente por la doctrina a la asimilación de esta institución con el feudoW. Es 
claro, pues, el peso de la tradición del derecho castellano sobre el derecho india
no y no la del derecho justinianeo, pero también que con distintos instrumentos 
se obró, en parte y no sin contradicción, como veremos, un mismo espíritu.

Hay ana correlación que podemos establecer con el solo objetivo de sentar 
diferencias. En el Derecho romano tardío la categoría de los peregrini apenas 
tenía valor jurídico. Sólo se encuentra aplicado expresamente y con valor jurídi
co en un caso de discriminación religiosa -para levantar la pena de reducción al 
estado de peregrino, es decir, la pérdida de la factio testamenti activa y pasiva-, 
al que hace referencia una constitución de Arcadio del 399, relativa a los 
Eunomianos, y también, aunque no expresamente, otra referida a los manique- 
os<10). Hay que añadir a esto que las sanciones contra toda clase de herejes en el 
bajo imperio están en conformidad con las sanciones romanas tradicionales res

(8) CTh. 11,30,62, del 405; vid. Jean Gaudemet, cit., p. 226.
(9) vid. Alfonso García Gallo, Manual de Historia del Derecho Español, I, 3aed. rev., Madrid, 

1967, p.721.
(10) CTh. 16,5,36, pr. y CTh. 16,5,25, vid. Jean Gaudemet, cit., p.214.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 7 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



264 Ig n a c io  Cr e m a d e s

Es así como esta disputa religiosa y teológica acerca de los títulos de domi
nación -sobre el fondo de la infidelidad de los indios- estuvo en la quiebra de 
ese universalismo inicial que fue la conceptuación automática de los indios 
como vasallos libres de Castilla y abrió el camino hacia una actitud, en parte y 
teóricamente, similar a la de la Roma clásica respecto a los peregrini y sus ciu
dades, pero en parte también, y, a la larga, la real en la práctica, de protección, 
indudablemente, pero también de segregación y de dominación voluntarias in 
causa, de lesión material de su ciudadanía por causa religiosa. En cierta mane
ra fueron reducidos a la condición de peregrini, en el sentido que, como hemos 
visto, tuvo este término en el derecho romano tardío, es decir, ciudadanos lesio
nados en su personalidad jurídica, ciudadanos indignos, reducidos a extranjeros 
en su propia patria, decretada como fue su rusticidad y minoridad y su reclusión 
en reducciones y congregaciones. Queremos señalar así que la correlación infi
delidad-lesión de la personalidad jurídica se da en ambos Imperios, por distin
tos motivos y con distinto sentido —punitivo en uno, protectivo en otro-, pero 
con el añadido de que, al menos nominalmente, peregrino se llamó el estado a 
que quedaban reducidos en un caso, cuando peregrino no tenía ya ningún valor 
jurídico, y, en el otro caso, indio pudiéramos decir que se llamó al estado de 
minoridad y rusticidad, de lesión de su capacidad jurídica, de segregación, pero 
también de particularismo jurídico, de extranjería material en definitiva del 
indio; estado que era, en algunos aspectos, el que existió y había dejado de ser 
consentido en Castilla a “moros forros” y judíos*14). Una decisión de conse
cuencias incalculables, ya para el de la idéntidad étnica indígena, ya para el de 
las naciones y la nación latinoamericanas.

Y es que las palabras de Gregorio de Tours están presentes en las Indias en 
cuanto la igualdad con los vasallos castellanos llevaba de suyo el hacer de los 
aborígenes objeto de una planificada evangelización y conversión; pues su cris
tianización había de ser su real castellanización por encima de declaraciones for
males de equiparación jurídica. Baste pensar tan sólo en la regulación canónica 
del matrimonio para los indios, por ejemplo, para darse cuenta de que su acul- 
turación no iba a dejarse nunca -aunque no todo fue tosquedad y prisas en el tra
tamiento de los indios, justo es reconocerlo-, a la simple acción del tiempo.Se 
podría pensar así, incluso aunque sólo nos refiriéramos a los que “voluntaria
mente” consintieron en la sumisión, en una quiebra en el Imperio español de la

(14) Rafael Gibert, Los Extranjeros en el Antiguo Derecho Español, en L’Étranger, II, cit. p. 171.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 8 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



DERECHO ROMANO Y LÍMITES DE LA ROMANIZACIÓN EN IBEROAMÉRICA 265

inicial universalidad de la concesión de la ciudadanía, no formalmente, pero sí 
sociológicamente, al modo como está se produjo cuando “la infiltración bárba
ra, la discriminación religiosa minaba la cohesión romana”*15).

Naturalmente que, como, en general, en el caso del bajoimperio, no se 
percibía otro extranjero que el externo. Y frente a este el imperio español estu
vo tan cerrado como el romano del siglo IV, por ejemplo. Pero desde el momen
to en que se instauraron frente a frente la república de los indios y la república 
de los españoles, ya a partir de 1550, podríamos quizá hablar de una “extranje- 
rización interna” básicamente por causa religiosa. Entiéndase bien que no es 
para castigar su infidelidad, sino para su conversión o por lo reciente de ella y 
también en respuesta a exigencias éticas de libertad y justicia, ciertamente, y por 
razones económicas y fiscales, además, por lo que es arbitrada esta separación 
que la sociedad colonial aceptó a regañadientes. Pero en definitiva, aunque bási
camente la separación respondió a una tendencia de protección no pudo evitar 
constituirse en término final de la equiparación con el resto de los vasallos de 
Castilla y que se convirtiera en una buen réplica del fin del universalismo 
antoniniano: “Si los textos jurídicos no parecen testimoniar más que un muy 
débil interés por la noción de extranjero, las consideraciones étnicas o religiosas 
han dado a este concepto resonancias afectivas profundas, que había sin duda 
desconocido el del peregrino clásico. Estos grupos importantes que, bien que 
dentro del Imperio, hacen aparecer allí al extranjero, marcan entonces el fin de 
un universalismo quizá más teórico que real, del cual la constitución antoninia- 
na quedará como su símbolo.”*16)

II. LA CUESTIÓN INDIA.

1. La política indigenista de la Colonia provocó la subsistencia de los pue
blos indios; ello hizo necesario que las repúblicas tuvieran que desarrollar sus 
políticas indigenistas propias. Estas han tenido diversas orientaciones, desde el 
genocidio y etnocidio más abierto hasta el integracionismo, pasando por el 
abandono. Hoy es el día en que la realidad indígena americana está todavía viva.

Las poblaciones amerindias actuales, tras trescientos años de dominio 
colonial, tras casi doscientos de republicanismo, no son ya restos de actividad

(15) Jean Gaudemet, cit., p. 235.
(16) Jean Gaudemet, cit., p. 235.

264 Ig n a c io  Cr e m a d e s

Es así como esta disputa religiosa y teológica acerca de los títulos de domi
nación -sobre el fondo de la infidelidad de los indios- estuvo en la quiebra de 
ese universalismo inicial que fue la conceptuación automática de los indios 
como vasallos libres de Castilla y abrió el camino hacia una actitud, en parte y 
teóricamente, similar a la de la Roma clásica respecto a los peregrini y sus ciu
dades, pero en parte también, y, a la larga, la real en la práctica, de protección, 
indudablemente, pero también de segregación y de dominación voluntarias in 
causa, de lesión material de su ciudadanía por causa religiosa. En cierta mane
ra fueron reducidos a la condición de peregrini, en el sentido que, como hemos 
visto, tuvo este término en el derecho romano tardío, es decir, ciudadanos lesio
nados en su personalidad jurídica, ciudadanos indignos, reducidos a extranjeros 
en su propia patria, decretada como fue su rusticidad y minoridad y su reclusión 
en reducciones y congregaciones. Queremos señalar así que la correlación infi
delidad-lesión de la personalidad jurídica se da en ambos Imperios, por distin
tos motivos y con distinto sentido —punitivo en uno, protectivo en otro-, pero 
con el añadido de que, al menos nominalmente, peregrino se llamó el estado a 
que quedaban reducidos en un caso, cuando peregrino no tenía ya ningún valor 
jurídico, y, en el otro caso, indio pudiéramos decir que se llamó al estado de 
minoridad y rusticidad, de lesión de su capacidad jurídica, de segregación, pero 
también de particularismo jurídico, de extranjería material en definitiva del 
indio; estado que era, en algunos aspectos, el que existió y había dejado de ser 
consentido en Castilla a “moros forros” y judíos*14). Una decisión de conse
cuencias incalculables, ya para el de la idéntidad étnica indígena, ya para el de 
las naciones y la nación latinoamericanas.

Y es que las palabras de Gregorio de Tours están presentes en las Indias en 
cuanto la igualdad con los vasallos castellanos llevaba de suyo el hacer de los 
aborígenes objeto de una planificada evangelización y conversión; pues su cris
tianización había de ser su real castellanización por encima de declaraciones for
males de equiparación jurídica. Baste pensar tan sólo en la regulación canónica 
del matrimonio para los indios, por ejemplo, para darse cuenta de que su acul- 
turación no iba a dejarse nunca -aunque no todo fue tosquedad y prisas en el tra
tamiento de los indios, justo es reconocerlo-, a la simple acción del tiempo.Se 
podría pensar así, incluso aunque sólo nos refiriéramos a los que “voluntaria
mente” consintieron en la sumisión, en una quiebra en el Imperio español de la

(14) Rafael Gibert, Los Extranjeros en el Antiguo Derecho Español, en L’Étranger, II, cit. p. 171.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 9 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



266 Ig n a c io  Cr e m a d e s

preindustrial, gentes preilustradas, culturas plebeyas frente a la gentry, sino 
poblaciones con conciencia étnica, pueblos, en fin, que exigen dirigir, desde pre
misas culturales propias, su propio desarrollo -un etnodesarrollo- ante la crisis 
crónica del modelo capitalista de desarrollo de las naciones que las albergan. 
Reclaman sus derechos -uno de ellos su derecho a un Derecho propio- en cuan
to indígenas. Se atreven así también a oponer su cultura a la occidental del sec
tor políticamente hegemónico. En esta medida, son un resto indígena, a veces 
mayoritario, molesto siempre para el proyecto nacional hegemónico; y la mane
ra habitual de pensar en muchas ocasiones ha sido que el mejor indígena es el 
indígena muerto. A pesar del genocidio y del etnocidio constantes, estos pueblos 
están logrando llevar a las declaraciones internacionales y a las constituciones 
de los Estados su negativa a renunciar a su condición indígena como precio del 
desarrollo. Los logros, sin embargo, son todavía poco efectivos/17)

Esta situación no es explicable sino como consecuencia de la Colonia y del 
colonialismo interno practicado por los gobiernos republicanos.

Los pueblos amerindios parecen aspirar a una autonomía que, con algunas 
salvedades, podríamos conceptuar, de acuerdo con el sentido de sus declaracio
nes, como político-administrativa. Lo que quiere decir que no estamos aquí ante 
una negación, en principio, de los Estados nacionales en los que tienen su asien
to. Pero no alcanzada por las diversas políticas indigenistas la unidad social, 
subsistiendo una fractura nacional, dos o más culturas, una nación dividida, 
llega la hora de cuestionar la definición nacional hegemónica y un momento en 
el que ya no hay pretextos para evitar la redefinición de la nación. Una nueva 
definición que de cuenta de la realidad multicultural nacional e, incluso, de una 
diversidad que se refiere a áreas culturales distintas. Puesto en cuestión el mode
lo occidental, político, social y económico, el problema, de un lado, radica en si 
es posible la convivencia dentro de un mismo estado nacional de al menos dos 
modelos de desarrollo, o, más radicalmente, si debería abrazarse un modelo 
propio y peculiar para toda la nación que fuera congruente con la nueva defini
ción nacional. Se pide así que se abandonen falsas ilusiones de occidentalidad; 
que se dé cuenta, por ejemplo, de que el Méjico hasta ahora postulado no es sino 
un Méjico imaginario, “que lo que está en el fondo y explica la inexistencia de 
una cultura mexicana única es la presencia de dos civilizaciones que, ni se han

(17) véase una excelente visión general y actual de la cuestión debida a José Emilio Ordóñez 
Cifuentes, “Conflicto, etnicidad y derechos humanos de los pueblos indios”, en Crítica Jurídica, Revista 
Latinoamericana de Política, Filosofía y Derecho, 14,IIJ-UNAM, México, 1994, pp. 57-91.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 10 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



DERECHO ROMANO Y LÍMITES DE LA ROMANIZACIÓN EN IBEROAMÉRICA 267

fusionado para dar lugar a un proyecto civilizatorio nuevo, ni han coexistido en 
armonía fecundándose reciprocamente”*18). La Colonia y la República son con
sideradas como portadoras de variedades hegemónicas de civilización occiden
tal que nunca convergieron con las culturas de estirpes mesoamericanas, sino 
que opuestas a éstas no concibieron otro futuro que dentro del cauce de la civi
lización occidental. No habiendo futuro en la civilización mesoamericana, ésta 
o se da por muerta o debe morir.

Pero la postulación de los derechos de los pueblo indios, y de su derecho a 
un derecho propio, es la manifestación de una conciencia étnica que ha sobrevi
vido a quinientos años de dominación y la condición de su preservación. Es tam
bién el instrumento para el gobierno de su propia definición de desarrollo. Es la 
conjuración del peligro de muerte que amenaza a su realidad como pueblos.

La persistencia de su cultura como una cultura diferente -la ausencia de 
homogeneidad nacional- en contraposición a las distintas versiones de cultura 
occidental que se han sucedido como hegemónicas niega la recepción propia
mente dicha de ésta -los sincretismos son defensivos- por los que realmente no 
la tenían y eran así los únicos que podían recibirla. La cultura occidental, ver
sión hispana, fue llevada a aquellas tierras; y con ella, cierta versión del derecho 
romano. Y en las nuevas repúblicas el derecho romano entró a formar parte de 
su códigos civiles. Pero si evitamos conceptuar la diversidad cultural que plan
tean las poblaciones indígenas como un fenómeno dependiente de la estratifica
ción social, y si se es consciente de que ese transporte del derecho romano fue 
realizado en íntima conexión con proyectos de civilización occidental, ya cor
porativo o liberal, quedará claro que la recepción en ellos no se realizó: la sepa
ración de las dos “repúblicas” de españoles e indios es su más clara manifesta
ción. Por otro lado, en ningún código iberoamericano hay rastro de esa otra cul
tura; ni siquiera hay la más mínima amalgama en aquellos países cuya población 
es incluso mayoritariamente indígena. Estos códigos, oficialmente también el 
derecho civil de los indígenas, les son ajenos, salvo la pequeña importancia que 
la costumbre en un derecho codificado puede tener. Si un código es una nación 
y un proyecto civilizatorio, estos códigos son así falsamente nacionales, son la 
expresión tan solo de un estado etnocrático18 (19). Esos códigos son de esta forma

(18) Guillermo Bonfil Batalla, México Profundo, una civilización negada, Grijalbo, México, 1987,
p. 101.

(19) Por Estado etnocrático se entiende aquel en el que existe un “grupo étnico dominante que con
centra el poder y la riqueza y los recursos para su exclusivo beneficio y mantiene a los grupos indígenas

266 Ig n a c io  Cr e m a d e s

preindustrial, gentes preilustradas, culturas plebeyas frente a la gentry, sino 
poblaciones con conciencia étnica, pueblos, en fin, que exigen dirigir, desde pre
misas culturales propias, su propio desarrollo -un etnodesarrollo- ante la crisis 
crónica del modelo capitalista de desarrollo de las naciones que las albergan. 
Reclaman sus derechos -uno de ellos su derecho a un Derecho propio- en cuan
to indígenas. Se atreven así también a oponer su cultura a la occidental del sec
tor políticamente hegemónico. En esta medida, son un resto indígena, a veces 
mayoritario, molesto siempre para el proyecto nacional hegemónico; y la mane
ra habitual de pensar en muchas ocasiones ha sido que el mejor indígena es el 
indígena muerto. A pesar del genocidio y del etnocidio constantes, estos pueblos 
están logrando llevar a las declaraciones internacionales y a las constituciones 
de los Estados su negativa a renunciar a su condición indígena como precio del 
desarrollo. Los logros, sin embargo, son todavía poco efectivos/17)

Esta situación no es explicable sino como consecuencia de la Colonia y del 
colonialismo interno practicado por los gobiernos republicanos.

Los pueblos amerindios parecen aspirar a una autonomía que, con algunas 
salvedades, podríamos conceptuar, de acuerdo con el sentido de sus declaracio
nes, como político-administrativa. Lo que quiere decir que no estamos aquí ante 
una negación, en principio, de los Estados nacionales en los que tienen su asien
to. Pero no alcanzada por las diversas políticas indigenistas la unidad social, 
subsistiendo una fractura nacional, dos o más culturas, una nación dividida, 
llega la hora de cuestionar la definición nacional hegemónica y un momento en 
el que ya no hay pretextos para evitar la redefinición de la nación. Una nueva 
definición que de cuenta de la realidad multicultural nacional e, incluso, de una 
diversidad que se refiere a áreas culturales distintas. Puesto en cuestión el mode
lo occidental, político, social y económico, el problema, de un lado, radica en si 
es posible la convivencia dentro de un mismo estado nacional de al menos dos 
modelos de desarrollo, o, más radicalmente, si debería abrazarse un modelo 
propio y peculiar para toda la nación que fuera congruente con la nueva defini
ción nacional. Se pide así que se abandonen falsas ilusiones de occidentalidad; 
que se dé cuenta, por ejemplo, de que el Méjico hasta ahora postulado no es sino 
un Méjico imaginario, “que lo que está en el fondo y explica la inexistencia de 
una cultura mexicana única es la presencia de dos civilizaciones que, ni se han

(17) véase una excelente visión general y actual de la cuestión debida a José Emilio Ordóñez 
Cifuentes, “Conflicto, etnicidad y derechos humanos de los pueblos indios”, en Crítica Jurídica, Revista 
Latinoamericana de Política, Filosofía y Derecho, 14,IIJ-UNAM, México, 1994, pp. 57-91.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 11 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



268 Ig n a c io  Cr e m a d e s

la expresión acabada del orillamiento de una parte singularmente importante de 
la población y de su cultura; y expresión también de la ausencia de una nación 
como proyecto común histórico y no unilateral. No podría decirse lo mismo del 
Código español o del Codigo francés, respecto a España o Francia, sin entrar en 
consideraciones acerca de la subsistencia de variedad de legislaciones civiles en 
España, donde, por cierto, se ha renunciado definitivamente, en el seno del 
reconocimiento de España como Nación de naciones, como realidad multicultu
ral, y en un cuadro de profunda descentralización político-administrativa, a la 
unidad de derecho civil.

2. Es así como alguna justicia se haría hoy si los derechos indígenas se 
conceptuaran como derechos propios, si en el seno mismo de los estados 
nacionales se admitiera al menos la coexistencia de pluralidad de sistemas jurí
dicos.

Podría pensarse que esta coexistencia se dió en época colonial en la medi
da en que las leyes y costumbres indígenas fueron aprobadas<2°) en conjunto y se 
reservó su aplicación sólo para los indígenas; aunque también podría aducirse 
que aquel derecho no fue un sistema recibido y respetado como tal, sino sólo un 
conjunto de normas que estuvieron vigentes por sanción real, a lo que habría que 
añadir la eficacia de la costumbre -indígena y no- dentro del sistema de derecho 
indiano.

En cualquier caso, no se comprendería bien el alcance que en la realidad 
este reconocimiento, de alguna forma, del derecho autóctono pudo tener si se 
olvidara que la formalmente establecida libertad de los indígenas, vinculada a la 
lucha contra las encomiendas, que el otorgamiento de personalidad jurídica, que 20

en una situación marginal y subordinada”, J.E.R.Ordóñez Cifúentes, cit,. p.75; el caso de Guatemala es 
significativo a este respecto: la población indígena guatemalteca asciende a un 66% del total de la pobla
ción. Pero también es de un 47% en el Perú, de un 71 % en Bolivia, de un 43% en Ecuador, que son los 
países cuya población indígena supera el 40%; vid. Roberto Jordán Pando, Poblaciones indígenas de 
América Latina y  el Caribe, México, FAO e Instituto Indigenista Interamericano, 1991, cit. por 
J.E.R.Ordóñez, cit.

(20) Así en la real cédula del 6 de agosto de 1555, dictada a petición de Juan Apobatz y otros caci
ques de la Vera Paz (Guatemala):” aprobamos y tenemos por buenas vuestras buenas leyes y buenas cos
tumbres que antiguamente entre vosotros aueys tenido y teneys para vuestro buen regimineto y policía, y 
las que aueys hecho y ordenado de nueuo todos vosotros juntos, con tanto que nos podamos añadir lo que 
fuéremos sentido, y nos pareciere que conuiene al seruicio de Dios nuestro señor, y nuestro, y a vuestra 
conseruacion y policía Christiana, no peijudicando a lo que vosostros teneys hecho ni a las buenas cos
tumbres y estatutos vuestros, que fueren justos y buenos”, Encinas, Cedulario Indiano, IV 355; v. Ricardo 
Zorraquín Becu, Los Derechos indígenas, Revista de Historia del Derecho, 14, Buenos Aires, 1986, p.427 
y ss. y 435; y, en la misma revista y número, véase Víctor Tau Anzoategui, La costumbre jurídica en la 
América Española (siglos XVI-XVIII), pp. 403 y ss.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 12 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



DERECHO ROMANO Y LÍMITES DE LA ROMANIZACIÓN EN IBEROAMÉRICA 269

es lo que significa el reconocimiento de su derecho autóctono, se hizo sobre una 
destrucción de la vida política, social y económica originaria de las poblaciones 
aborígenes y sobre una alteración de las condiciones de reproducción de su iden
tidad étnica auténtica. Es así como el aborigen no fue visto más que al través de 
un concepto, el de indio, elaborado por sus dominadores; un papel que el abori
gen se vió obligado a interpretar fielmente, hasta el punto de poder evitar en 
muchas ocasiones el interiorizarlo. Este concepto tuvo su sanción legal de tal 
manera que produjo la depresión del sentimiento individual y colectivo y de la 
personalidad jurídica de los miembros de la raza sometida. Este nuevo vasallo 
de la Corona de Castilla, formalmente libre y equiparado a los vasallos castella
nos de la Corona de Castilla fue repartido y encomendado, transportado y agru
pado en reducciones y congregaciones, anulado en las misiones, transportado a 
pueblos, llevado a vivir, en el mejor de los casos, una pantomima de su auténti
ca etnicidad. ¿Qué sentido tiene, sobre este trasfondo, la aprobación de sus usos 
y costumbres? ¿En estas condiciones, esa aprobación fue un instrumento de 
liberación o de segregación? ¿Fundó o acentuó la separación entre las dos repú
blicas la relación colonial? Ciertamente que esta separación racial, fundamen
talmente destinada a una mayor y mejor evangelización y a una defensa de los 
indígenas de la codicia y el mal ejemplo de los cristianos viejos, colaboró a la 
reconstrucción o reelaboración de su idéntidad étnica dentro y en la base del 
orden colonial, pero también enquistó el problema de lo indígena hasta hoy, 
complicó el futuro considerablemente y tuvo y sigue teniendo graves conse
cuencias para el futuro de los pueblos hispano y latino-americanos. Si entonces 
el necesario diálogo intercultural no se produjo, tampoco parece haber llegado 
hoy su momento, aunque se presiente por muchos como inaplazable.

III. INDIO Y DERECHO INDÍGENA EN LA COLONIA.

1. A partir del siglo XV aquella tolerancia para con todas la razas que en 
encontraba su apoyo en las Partidas fue paulatinamente siendo restringida. La 
situación de moros y judíos no pudo mantenerse frente al espíritu de la 
Reconquista121). Tampoco al principio los aborígenes canarios corrieron mejor 
suerte que la del verse sujetos a una dominación absoluta y aún la esclavitud. Si 21

(21) Partida 7.24.2 y 7.25.1; Ordenanzas Reales de Castila, 8.3.1.6, 1412, Juan II; Idem, 8.3.35, de 
los RR.CC. vid. Ricardo Zorraquín Becu, cit., pp.427 y ss.

268 Ig n a c io  Cr e m a d e s

la expresión acabada del orillamiento de una parte singularmente importante de 
la población y de su cultura; y expresión también de la ausencia de una nación 
como proyecto común histórico y no unilateral. No podría decirse lo mismo del 
Código español o del Codigo francés, respecto a España o Francia, sin entrar en 
consideraciones acerca de la subsistencia de variedad de legislaciones civiles en 
España, donde, por cierto, se ha renunciado definitivamente, en el seno del 
reconocimiento de España como Nación de naciones, como realidad multicultu
ral, y en un cuadro de profunda descentralización político-administrativa, a la 
unidad de derecho civil.

2. Es así como alguna justicia se haría hoy si los derechos indígenas se 
conceptuaran como derechos propios, si en el seno mismo de los estados 
nacionales se admitiera al menos la coexistencia de pluralidad de sistemas jurí
dicos.

Podría pensarse que esta coexistencia se dió en época colonial en la medi
da en que las leyes y costumbres indígenas fueron aprobadas<2°) en conjunto y se 
reservó su aplicación sólo para los indígenas; aunque también podría aducirse 
que aquel derecho no fue un sistema recibido y respetado como tal, sino sólo un 
conjunto de normas que estuvieron vigentes por sanción real, a lo que habría que 
añadir la eficacia de la costumbre -indígena y no- dentro del sistema de derecho 
indiano.

En cualquier caso, no se comprendería bien el alcance que en la realidad 
este reconocimiento, de alguna forma, del derecho autóctono pudo tener si se 
olvidara que la formalmente establecida libertad de los indígenas, vinculada a la 
lucha contra las encomiendas, que el otorgamiento de personalidad jurídica, que 20

en una situación marginal y subordinada”, J.E.R.Ordóñez Cifúentes, cit,. p.75; el caso de Guatemala es 
significativo a este respecto: la población indígena guatemalteca asciende a un 66% del total de la pobla
ción. Pero también es de un 47% en el Perú, de un 71 % en Bolivia, de un 43% en Ecuador, que son los 
países cuya población indígena supera el 40%; vid. Roberto Jordán Pando, Poblaciones indígenas de 
América Latina y  el Caribe, México, FAO e Instituto Indigenista Interamericano, 1991, cit. por 
J.E.R.Ordóñez, cit.

(20) Así en la real cédula del 6 de agosto de 1555, dictada a petición de Juan Apobatz y otros caci
ques de la Vera Paz (Guatemala):” aprobamos y tenemos por buenas vuestras buenas leyes y buenas cos
tumbres que antiguamente entre vosotros aueys tenido y teneys para vuestro buen regimineto y policía, y 
las que aueys hecho y ordenado de nueuo todos vosotros juntos, con tanto que nos podamos añadir lo que 
fuéremos sentido, y nos pareciere que conuiene al seruicio de Dios nuestro señor, y nuestro, y a vuestra 
conseruacion y policía Christiana, no peijudicando a lo que vosostros teneys hecho ni a las buenas cos
tumbres y estatutos vuestros, que fueren justos y buenos”, Encinas, Cedulario Indiano, IV 355; v. Ricardo 
Zorraquín Becu, Los Derechos indígenas, Revista de Historia del Derecho, 14, Buenos Aires, 1986, p.427 
y ss. y 435; y, en la misma revista y número, véase Víctor Tau Anzoategui, La costumbre jurídica en la 
América Española (siglos XVI-XVIII), pp. 403 y ss.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 13 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



270 Ig n a c io  Cr e m a d e s

se les declaró libres fue para mejor aculturarlos, es decir, cristianizarlos. De 
hecho, los aborígenes asimilaron muy pronto la cultura de los castellanos. No 
podía esperarse otro destino para la forma de vida de los aborígenes americanos 
que la de su desaparición, ya que, incluso antes de haber sido vistos ellos o sus 
tierras por primera vez, ambos habían sido declarados sometidos a los Reyes 
Católicos por tener estos la intención de evangelizarlos. En la práctica, esta es la 
concepción que prevaleció, a pesar de la teórica rectificación, y en qué térmi
nos, de esta concepción original a manos de Felipe II.

Las Indias Occidentales fueron incorporadas en forma accesoria a la 
Corona de Castilla. Su integración es total, inseparable, como en toda buena 
accesión, y el derecho de este territorio incorporado es el Derecho de Castilla; 
los indígenas son así muy tempranamente equiparados a los castellanos)22).

Por la Bula Inter caetera, del 3 y 4 de mayo de 1493, el pontífice Alejandro 
VI (un español) concedía el dominio de lo descubierto y por descubrir y urgía a 
Isabel y Femando “instruir a los residentes y habitantes citados en la Fe católi
ca e inculcarles buenas costumbres”. La tarea evangelizadora era indisociable de 
la extensión de la civilización hispánica.

Pero la imposibilidad de la extensión automática del Derecho de Castilla 
se vió pronto confirmada por el nacimiento del Derecho indiano como derecho 
especial. Este es, en parte, fruto de las nuevas situaciones y, en especial, de la 
necesidad de tener que articular dos comunidades muy diferentes entre sí: la 
república de los españoles y la república de los indios. Pues es el caso que con 
la conquista de México cambió por completo la negativa valoración de los indí
genas que había sido extraída a raíz del contacto con los caribes. Y es así como 
va abriéndose la idea de que “los dichos indios -en relación con la ciudad de 
Méjico— tienen manera y razón para vivir política y ordenadamente en sus pue
blos)23). Razones de conveniencia política y la conciencia de la capacidad políti
ca de los pueblos está en la base de la lucha contra las encomiendas -elimina
ción de la condición de vasallos perpetuos de los indios bajo los encomenderos-

(22) De acuerdo con los principios del Derecho de la época eran dos las formas de unión de reinos 
y territorios respecto de la entidad política dominante.: La unión en la forma llamada principal, y la incor
poración en la forma llamada accesoria. Los Reinos o territorios que se agregaban en forma principal se 
consideraban y se tenían por distintos, y mantenían todas sus peculiaridades y, entre otras, su derecho pri
vativo. Es el caso de Navarra, Países Bajos, Portugal, en su día, etc; vid. Miguel Angel González de San 
Segundo, Un mestizaje Jurídico, El Derecho Indiano de los Indígenas, Madrid, 1995, p. 371.

(23) Instrucciones a Hernán Cortés, junio 26 de 1523, en Hernán Cortés, Cartas y documentos, ver 
Ricardo Zorraquín Becu, cit., p.431.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 14 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



DERECHO ROMANO Y LÍMITES DE LA ROMANIZACIÓN EN IBEROAMÉRICA 271

y en la del establecimiento del régimen de corregidores. Es con la implantación 
de los Corregidores en 1530 por la segunda Audiencia!24), cuando surge la toma 
en consideración del derecho indígena, pues entre las obligaciones impuestas a 
los corregidores en los Capítulos de Corregidores de 12 de julio de 1530 se esta
blecía “que vean la orden y manera de bivir, que en los mantenimientos y poli
cía tienen los naturales yndios en los pueblos que estuuieren debaxo de su 
Gobernación, y lo embie al presidente e oydores, para que lo vean y con su pare
cer de lo que ordenaren, lo embien al consejo, y entre tanto se guarde sus bue
nos vsos y costumbres en lo q no fueren contra nuestra religión christiana”!25). 
Esta disposición fue generalizada para todas las Indias y de ella se formó la ley 
de la Recopilación, Vii.22 . La referencia a la religión cristiana como límite de 
aceptación del derecho indígena marcaba ya el área posible de efectividad del 
derecho indígena. “No siendo claramente injustos” deberán respetarse los usos 
y costumbres indígenas se dirá más adelante, como en las Leyes Nuevas, de 20 
de noviembre de 1542, realmente significativas en el reconocimiento del dere
cho indígena: que las audiencias “no den lugar a que en los pleitos de entre 
yndios o con ellos se hagan procesos ordinarios ni aya alargas como suele acon
tecer por la malicia de algunos ahogados y procuradores sino que sumariamen
te sean determinados guardando sus usos y costumbres no siendo claramente 
ynjustos y que tengan las dichas abdiencias cuydado que así se guarde por los 
otros juezes inferiores”!26) Así también en la real cédula del 6 de agosto de 1555, 
dictada a petición de Juan Apobatz y otros caciques de la Vera Paz (Guatemala), 
pero que posteriormente tuvo una extraordinaria difusión: “aprobamos y tene
mos por buenas vuestras buenas leyes y buenas costumbres que antiguamente 
entre vosotros aueys tenido y teneys para vuestro buen regimiento y policía, y 
las que aueys hecho y ordenado de nueuo todos vosotros juntos, con tanto que 
nos podamos añadir lo que fuéremos seruido, y nos pareciere que conuiene al 
seruicio de Dios nuestro señor, y nuestro, y a vuestra conseruacion y policía 
Christiana, no peijudicando a lo que vosostros teneys hecho ni a las buenas cos

(24) ”A estos a quien así dieredes cargo de los dichos indios Uamareys Corregidores, para que aun 
por el nombre conozcan los Indios que no son sus señores.” Encinas, Cedulario, III, 17.

(25) Vasco de Puga, Provisiones, f. 54, citado por Ricardo Zorraquín Becu, cit., p. 433, nota 15.
(26) Antonio Muro Orejón, Las leyes Nuevas, 1542-1543, enAnuario de Estudios Americanos, II, 

Sevilla, 1945, p. 820; de esta disposición se formó la ley d la Recopilación, II.XV83.) Veinte años des
pués, el 8 de noviembre de 1550, se dispuso que los corregidores tendrían “poder y facultad paar conocre 
en ciuil y criminal de todo lo que se ofreciere en sus corregimientos, ansi entre Indios y Españoles, como 
entre Españoles con Españoles, e Indios con Indios (Encinas, Cedulario, III, 19; véase, Ricardo Zorraquín 
Becu, cit., p. 433.

270 Ig n a c io  Cr e m a d e s

se les declaró libres fue para mejor aculturarlos, es decir, cristianizarlos. De 
hecho, los aborígenes asimilaron muy pronto la cultura de los castellanos. No 
podía esperarse otro destino para la forma de vida de los aborígenes americanos 
que la de su desaparición, ya que, incluso antes de haber sido vistos ellos o sus 
tierras por primera vez, ambos habían sido declarados sometidos a los Reyes 
Católicos por tener estos la intención de evangelizarlos. En la práctica, esta es la 
concepción que prevaleció, a pesar de la teórica rectificación, y en qué térmi
nos, de esta concepción original a manos de Felipe II.

Las Indias Occidentales fueron incorporadas en forma accesoria a la 
Corona de Castilla. Su integración es total, inseparable, como en toda buena 
accesión, y el derecho de este territorio incorporado es el Derecho de Castilla; 
los indígenas son así muy tempranamente equiparados a los castellanos)22).

Por la Bula Inter caetera, del 3 y 4 de mayo de 1493, el pontífice Alejandro 
VI (un español) concedía el dominio de lo descubierto y por descubrir y urgía a 
Isabel y Femando “instruir a los residentes y habitantes citados en la Fe católi
ca e inculcarles buenas costumbres”. La tarea evangelizadora era indisociable de 
la extensión de la civilización hispánica.

Pero la imposibilidad de la extensión automática del Derecho de Castilla 
se vió pronto confirmada por el nacimiento del Derecho indiano como derecho 
especial. Este es, en parte, fruto de las nuevas situaciones y, en especial, de la 
necesidad de tener que articular dos comunidades muy diferentes entre sí: la 
república de los españoles y la república de los indios. Pues es el caso que con 
la conquista de México cambió por completo la negativa valoración de los indí
genas que había sido extraída a raíz del contacto con los caribes. Y es así como 
va abriéndose la idea de que “los dichos indios -en relación con la ciudad de 
Méjico— tienen manera y razón para vivir política y ordenadamente en sus pue
blos)23). Razones de conveniencia política y la conciencia de la capacidad políti
ca de los pueblos está en la base de la lucha contra las encomiendas -elimina
ción de la condición de vasallos perpetuos de los indios bajo los encomenderos-

(22) De acuerdo con los principios del Derecho de la época eran dos las formas de unión de reinos 
y territorios respecto de la entidad política dominante.: La unión en la forma llamada principal, y la incor
poración en la forma llamada accesoria. Los Reinos o territorios que se agregaban en forma principal se 
consideraban y se tenían por distintos, y mantenían todas sus peculiaridades y, entre otras, su derecho pri
vativo. Es el caso de Navarra, Países Bajos, Portugal, en su día, etc; vid. Miguel Angel González de San 
Segundo, Un mestizaje Jurídico, El Derecho Indiano de los Indígenas, Madrid, 1995, p. 371.

(23) Instrucciones a Hernán Cortés, junio 26 de 1523, en Hernán Cortés, Cartas y documentos, ver 
Ricardo Zorraquín Becu, cit., p.431.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 15 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



272 Ig n a c io  Cr e m a d e s

tumbres y estatutos vuestros, que fueren justos y buenos”.
2. Las cláusulas limitativas —“en lo que no fueren contra nuestra religión 

christiana”, “no siendo claramente injustos” “que fueren justos y buenos”- , pro
pias de la doctrina consuetudinaria europea, marcan los términos de un decidi
do monólogo cultural, pero comprensible hoy para cualquier defensor de los 
derechos humanos universales, tampoco libres, según algunos, del reproche de 
etnocentrismo. Pero es el caso que en al recogerse estas y otras normas en la 
Recopilación de 1680, al hacerse en ella una anacrónica revitalización del dere
cho indígena, una de ellas presenta un añadido de la mayor importancia. A la 
real 17 cédula de 1555 se le agrega por Carlos II una nueva limitación. Se repe
tía que las “leyes de nuestra Sagrada Religión” eran un límite a la aplicación de 
las costumbres indias anteriores y posteriores a la conquista, pero se añadía que 
sólo debían aplicarse cuando “no se encuentran con nuestra Sagrada Religión, 
ni con las leyes de este libro”, es decir, la misma Recopilación/27) A las limita
ciones derivadas de los datos sociológicos y de la invocación de la religión cató
lica se incorporaba una ahora de la mayor trascendencia. Por un lado esto debe 
de tener el significado de que se dispuso formalmente algo que debía pasar habi- 
tualmente1'28) . Y es que cuando de intereses contrapuestos entre indios y caste
llanos se tratara, éstos debían conseguir casi siempre la aplicación del derecho 
castellano por encima del indígena, entre otras cosas por el escaso respeto que 
los jueces de la época mostraban por el orden de prelación de fuentes. La 
Recopilación daba así definitivamente por resuelta, en el sentido de subordinar 
el derecho indígena al derecho castellano, la cuestión.

Si algo quedaba de autonomía india, este cláusula venía a terminar con 
ello. La decisión hay que encuadrarla muy probablemente en el definitivo triun
fo de la enemiga contra el particularismo jurídico, en el camino hacia lo que será 
la codificación, y en concreto también contra la costumbre, en oposición a la 
inusitada vigencia que hasta entonces, en tierras americanas, e incluso en el 
siglo XVIII, tuvo aquélla, sobre todo si se tiene en cuenta la tendencia domi
nante en Europa desde el Renacimiento. Quizá era llegada ya la hora de formar 
una sola república, con una castellanización, hispanización, definitiva de las

(27) Recoplilación de Indias, 11,1,4. Sobre esto y lo anterior, Víctor Tau Anzoategui, cit., p. 405 y s. 
y Ricardo Zorraquín Becu, cit., p. 435 y s y 440.

(28) Al parecer desde fines del siglo XVI, en el Juzgado General de Indios predominaron las nor
mas castellano-indianas, W. Borah, El Juzgado General de Indios en la Nueva España, México, 1985, 
pp.54-58 y 261-263.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 16 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



DERECHO ROMANO Y LÍMITES DE LA ROMANIZACIÓN EN IBEROAMÉRICA 273

poblaciones indígenas. Al menos en España estaba cercano ya el triunfo postu
mo del conde-duque de Olivares a manos de Felipe V

En realidad, todo había acabado mucho antes. Aunque crecientemente se 
fue dejando que la desaparición de las costumbres menos torpes fuera obra del 
tiempo, obra de la absorción paulatina de la civilización cristiana, como reco
mendaba Juan de Solórzano a mediados del siglo XVII; aunque se habían lleva
do a cabo informaciones a instancia real para conocer el derecho indígena, y 
diversos juristas, ya desde el XVI, se habían preocupado de examinar, bien el 
ordenamiento incaico, bien el de los indígenas de Nueva España, para la justa 
resolución de los litigios, y aunque, finalmente, la real cédula de 1555 aproba
ba y tenía por justas tanto las buenas antiguas (prehispánicas) costumbres y las 
nuevas y buenas posteriores hechas por todos los indígenas juntos, los presu
puestos mismos sobre los que se pretendía esta toma en consideración del dere
cho indígena, las condiciones de hecho, la aculturaciíon instalada, hicieron que 
perviviendo sus costumbres en cuanto fueran de utilidad para los españoles, que 
sometidos a sus Corregidores, o a irnos caciques desvirtuados, agentes de su cas- 
tellanización, la regulación del “ trabajo de los indios, su agrupación en pueblos, 
su movilidad, el contacto con los españoles y mestizos, sus trajes, fiestas, prác
tica de los deberes religiosos, etc.”(29) suprimieran o reglamentaran integramen
te sus costumbres tradicionales y les obligaran a ser indios, les inocularan insi
diosamente la indianidad.

3. La diferencia institucionalizada entre colonizadores y colonizados mate
rializó así una desigualdad postulada. Un nuevo mundo “social, económico, 
territorial, ideológico, jurídico “fue creado para el indio”. Y éste, íntimimamen- 
te dividido, queda reducido a ser sólo indio -categoría global y ajena-, primero 
frente al sistema colonial y, más tarde, también frente a la República.

El camino -método más acertado- para el acercamiento al indio para algu
nos debe pasar o por su definición a base de su especifidad étnica pre-hispáni- 
ca -también por lo que quede de ella o lo que hoy aquélla sea-, o por su posibi
lidad real ya de poder llegar a no ser indio, sino indígena proletario o pequeño 
burgués. Para otros, el indio actual, en cambio, ha de ser aprehendido en un con
cepto cuya definición traduce el sistema político-jurídico colonial. La posibili
dad de seguir hoy concibiendo al indio bajo esta categoría se justificaría por la 
pervivencia de lo colonial en lo republicano: colonialismo interno. El indígena, 29

(29) Ricardo Zorraquín Becu, cit., p. 447 y s.

272 Ig n a c io  Cr e m a d e s

tumbres y estatutos vuestros, que fueren justos y buenos”.
2. Las cláusulas limitativas —“en lo que no fueren contra nuestra religión 

christiana”, “no siendo claramente injustos” “que fueren justos y buenos”- , pro
pias de la doctrina consuetudinaria europea, marcan los términos de un decidi
do monólogo cultural, pero comprensible hoy para cualquier defensor de los 
derechos humanos universales, tampoco libres, según algunos, del reproche de 
etnocentrismo. Pero es el caso que en al recogerse estas y otras normas en la 
Recopilación de 1680, al hacerse en ella una anacrónica revitalización del dere
cho indígena, una de ellas presenta un añadido de la mayor importancia. A la 
real 17 cédula de 1555 se le agrega por Carlos II una nueva limitación. Se repe
tía que las “leyes de nuestra Sagrada Religión” eran un límite a la aplicación de 
las costumbres indias anteriores y posteriores a la conquista, pero se añadía que 
sólo debían aplicarse cuando “no se encuentran con nuestra Sagrada Religión, 
ni con las leyes de este libro”, es decir, la misma Recopilación/27) A las limita
ciones derivadas de los datos sociológicos y de la invocación de la religión cató
lica se incorporaba una ahora de la mayor trascendencia. Por un lado esto debe 
de tener el significado de que se dispuso formalmente algo que debía pasar habi- 
tualmente1'28) . Y es que cuando de intereses contrapuestos entre indios y caste
llanos se tratara, éstos debían conseguir casi siempre la aplicación del derecho 
castellano por encima del indígena, entre otras cosas por el escaso respeto que 
los jueces de la época mostraban por el orden de prelación de fuentes. La 
Recopilación daba así definitivamente por resuelta, en el sentido de subordinar 
el derecho indígena al derecho castellano, la cuestión.

Si algo quedaba de autonomía india, este cláusula venía a terminar con 
ello. La decisión hay que encuadrarla muy probablemente en el definitivo triun
fo de la enemiga contra el particularismo jurídico, en el camino hacia lo que será 
la codificación, y en concreto también contra la costumbre, en oposición a la 
inusitada vigencia que hasta entonces, en tierras americanas, e incluso en el 
siglo XVIII, tuvo aquélla, sobre todo si se tiene en cuenta la tendencia domi
nante en Europa desde el Renacimiento. Quizá era llegada ya la hora de formar 
una sola república, con una castellanización, hispanización, definitiva de las

(27) Recoplilación de Indias, 11,1,4. Sobre esto y lo anterior, Víctor Tau Anzoategui, cit., p. 405 y s. 
y Ricardo Zorraquín Becu, cit., p. 435 y s y 440.

(28) Al parecer desde fines del siglo XVI, en el Juzgado General de Indios predominaron las nor
mas castellano-indianas, W. Borah, El Juzgado General de Indios en la Nueva España, México, 1985, 
pp.54-58 y 261-263.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 17 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



274 Ig n a c io  Cr e m a d e s

el indio, seguiría siendo “indio” como concepto y realidad colonial. El colonia
lismo interno, proyección o continuación en la República de las relaciones deri
vadas del período Colonial y del constructo indio, propio de la Colonia, habría 
traicionado los postulados mismos del Estado liberal e, incluso, las conquistas 
revolucionarias mismas, especialmente en el caso de México. La justeza de la 
categoría colonialismo interno, con la que se ha querido dar razón de la situa
ción de los indios desde la independencia hasta nuestros días, quedaría probada 
por una división en clases que coincidiría con la división en ladinos e indígenas 
a nivel nacional, y también, aun cuando, según otros, ambas categorías, división 
en clases-división étnica, no fueran coincidentes necesariamente en todo lugar. 
En cualquier caso, se afirma una pertenencia total de los indígenas a la clase 
dominada, siendo la dominante la integrada por los ladinos, si bien, en ciertos 
casos, se reconoce al mismo tiempo la ausencia de competencia entre los ladi
nos e indígenas pertenecientes a las capas más bajas de las correspondientes cla
ses sociales.

La cuestión de la definición de indio en actualidad es crucial y no ha sido 
resuelta ni por científicos sociales ni por juristas, aunque el derecho, a nivel 
internacional y nacional, en toda Latinoamérica, no por eso ha dejado actual
mente de abordar de alguna forma el problema*30).

4. Ya la temprana creación del juzgado general de indios en Nueva España 
o de magistrados protectores de indios en otros lugares indica la multitud de 
quejas de los indios y que éstas no caían en saco roto. Pero la persistencia de los 
abusos y su agravamiento progresivo, el temor a que desapareciera la mano de 
obra india y el descenso de producción agrícola están en la base de nuevas 
reducciones y congregaciones (iniciadas ya en 1550) que supusieron la funda
ción de nuevos pueblos de indios*31).

Tuvieron que acostumbrarse a vivir allí como se les decía legislativamente 
que habían de hacerlo. De esa manera ni se incorporaron a una tradición ajena, 
ni pudieron desarrollar la propia, aunque reconstruyeron, a base de un sincretis
mo defensivo, una nueva identidad étnica.

La valoración que cabe hacer de las reducciones depende del punto de vista 
que se considere. Desde el punto de vista de los datos económicos y comercia

do) véase, Elisa Cruz Rueda, El Derecho de los Pueblos Indios como un Derecho Alternativo, 
UNAM, México, 1994, p.15 y ss.

(31) Guillermo Céspedes del Castillo, América Hispánica, (1492-1898), volumen VI de la Historia 
de España dirigida por Manuel Tuñón de Lara, Labor, Barcelona, 1983, p. 213.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 18 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



DERECHO ROMANO Y LÍMITES DE LA ROMANIZACIÓN EN IBEROAMÉRICA 275

les, nutricionales, tecnológicos, y demográficos todo apunta, allí donde los pue
blos se consolidaron, a un notable ascenso!32). Desde el punto de vista de la iden
tidad étnica se ha comprobado en el hecho consumado de la separación de repú
blicas la iniciación de un proceso de reconstrucción de las identidades étnicas en 
el seno mismo del orden colonial. Una identidad étnica, alcanzada sobre la esta
bilización y modificación de los anteriores configuraciones culturales de los 
indígenas!33), que se percibía en el interior de la estructura jerárquica colonial y 
cuya reconstrucción fue “la expresión de una resistencia pasiva en el seno de un 
orden colonial asimétrico”!34). Los sincretismos simbólicos, artísticos, festivos, 
ceremoniales y jurídicos, pero en especial, el más importante, el religioso, no 
son vistos como capitulaciones de la cosmogonía y cosmovisión indígenas ante 
el cristianismo religioso y cultural, sino como un medio de preservación de la 
estructura interna!35 36); avecinadas las dos repúblicas en las formas y los símbo
los, son, como diría Calderón, “en la consonacia amigas/y en la Religión opues
tas.”!35)

Pero esto supuso también su segregación social y política. Y así, desde 
una concepción liberal, anticorporativista; desde la idea evolutiva del progreso 
y desde la interpretación liberal del derecho romano; desde la defensa del bene
ficio histórico y social que hubiera supuesto hasta el día de hoy para los pueblos 
latinoamericanos la refundición de los indios con los colonos, y desde una reno
vada concesión universal de la ciudadanía, como al inicio de esta historia, pero 
ahora al modo republicano y liberal, el juicio que las reducciones y las Leyes de 
indias han merecido no puede ser más amargo: “El indígena era padre o marido, 
y sus derechos civiles como tal, quedaban nulificados bajo la tenaz y persisten
te intervención religiosa; el indígena era propietario y su dominio estaba invo
lucrado en la comunidad, o se le impedía disponer de su bienes, sin consenti
miento judicial, y previa almoneda cuando el valor de la cosa excedía de treinta

(32) una descripción de los beneficios en Guillermo Céspedes del Castillo, cit., p. 215
(33) véase Femando Cámara Barbachano, Identidad y Etnicidad Indígena Histórica, en Indianismo 

e indigenismo en América, Compilación de José Alcina Franch, Alianza Universidad-Sociedad Quinto 
Centenario, Madrid, 1990, p. 81.

(34) Jean-Pierre Bastían, América Latina 1492-1992. Conquista, Resistencia y  Emancipación, 
Cuadernos Constitucionales México-Centroamérica,4, UNAM.IIJ, 1992, p.56.

(35) Carlos Guzmán Bockler, Los Indios actuales de América frente al V Centenario, en Quinientos 
años de historia, sentido y  proyección, compilados por Leopoldo Zea, col. Tierra Firme, FCE, México, 
1991, p. 95.

(36) Autos, p. 1847, citado e intrepretado por Antonio Regalado García en Calderón. Los orígenes 
de la modernidad en la España del Siglo de Oro, II, Destino S.A., Barcelona, 1995, p. 165.

274 Ig n a c io  Cr e m a d e s

el indio, seguiría siendo “indio” como concepto y realidad colonial. El colonia
lismo interno, proyección o continuación en la República de las relaciones deri
vadas del período Colonial y del constructo indio, propio de la Colonia, habría 
traicionado los postulados mismos del Estado liberal e, incluso, las conquistas 
revolucionarias mismas, especialmente en el caso de México. La justeza de la 
categoría colonialismo interno, con la que se ha querido dar razón de la situa
ción de los indios desde la independencia hasta nuestros días, quedaría probada 
por una división en clases que coincidiría con la división en ladinos e indígenas 
a nivel nacional, y también, aun cuando, según otros, ambas categorías, división 
en clases-división étnica, no fueran coincidentes necesariamente en todo lugar. 
En cualquier caso, se afirma una pertenencia total de los indígenas a la clase 
dominada, siendo la dominante la integrada por los ladinos, si bien, en ciertos 
casos, se reconoce al mismo tiempo la ausencia de competencia entre los ladi
nos e indígenas pertenecientes a las capas más bajas de las correspondientes cla
ses sociales.

La cuestión de la definición de indio en actualidad es crucial y no ha sido 
resuelta ni por científicos sociales ni por juristas, aunque el derecho, a nivel 
internacional y nacional, en toda Latinoamérica, no por eso ha dejado actual
mente de abordar de alguna forma el problema*30).

4. Ya la temprana creación del juzgado general de indios en Nueva España 
o de magistrados protectores de indios en otros lugares indica la multitud de 
quejas de los indios y que éstas no caían en saco roto. Pero la persistencia de los 
abusos y su agravamiento progresivo, el temor a que desapareciera la mano de 
obra india y el descenso de producción agrícola están en la base de nuevas 
reducciones y congregaciones (iniciadas ya en 1550) que supusieron la funda
ción de nuevos pueblos de indios*31).

Tuvieron que acostumbrarse a vivir allí como se les decía legislativamente 
que habían de hacerlo. De esa manera ni se incorporaron a una tradición ajena, 
ni pudieron desarrollar la propia, aunque reconstruyeron, a base de un sincretis
mo defensivo, una nueva identidad étnica.

La valoración que cabe hacer de las reducciones depende del punto de vista 
que se considere. Desde el punto de vista de los datos económicos y comercia

do) véase, Elisa Cruz Rueda, El Derecho de los Pueblos Indios como un Derecho Alternativo, 
UNAM, México, 1994, p.15 y ss.

(31) Guillermo Céspedes del Castillo, América Hispánica, (1492-1898), volumen VI de la Historia 
de España dirigida por Manuel Tuñón de Lara, Labor, Barcelona, 1983, p. 213.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 19 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



276 Ig n a c io  Cr e m a d e s

pesos; el indígena quería dedicarse al cultivo de la tierra o a otra industria, arte 
u oficio, y la encomienda y la reducción estaban allí para impedirle su traslación 
de un lugar a otro, sin contar con que su trabajo estaba tasado de antemano por 
la ley (Lib. VI. Rec de Indias)(37 38)... “Estas leyes protectoras, casi nunca ejecuta
das, produjeron, en la aureola de humanitarios que crearon a los reyes de 
España, dos resultados, uno social, otro político, de influencia decisiva en esa 
raza y el futuro destino de los pueblos hispano-americanos; conservaron a esa 
raza en tutela, evitando su refundición en la de los colonos; elevaron la perso
nalidad del poder absoluto a la altura de un ser superior, lejano, como un Dios; 
como él benéfico y protector del desvalido y miserable”^).

El sistema de reducciones no supuso, por tanto, algo realizado en la línea 
del romano reconocimiento de los derechos locales, en espera de un acerca
miento a la romanidad como fruto inevitable del tiempo, sino justo lo contrario. 
La queja de estos liberales recoge la oposición misma de la sociedad colonial 
frente a la erección de las dos repúblicas. Si bien en esta última hay que oir la 
voz del interés económico, la de la dominación hispánica y sus fines, en la de 
los liberales se oye quizá el presentimiento de la complejidad sobreañadida que 
para la consolidación de la nación y de la sociedad liberal y sus fines iba a supo
ner la renuncia histórica a formar una sola república. El camino iniciado por los 
indios hispanizados, urbanos los más, y los mestizos había quedado así en gran 
parte truncado.

De manera que, en abierta contradicción con las intenciones primeras, pero 
por causa misma de lo contradictorio de aquellas intenciones, se llegó al resul
tado de que ese sistema de reducciones, tan abominable para los liberales, tan 
manifiestamente colonial, se constituyó como el ámbito de preservación de la 
identidad étnica frente a la violencia colonizadora en la medida en que la rela
ción estrecha y permanente con la tierra se vió favorecida por la establecida pro
piedad comunal sobre el resguardo. Esto, unido a otras protecciones de la pro
piedad de los indios sobre la tierra, en cuanto menores jurídicamente, posibili
tó, a pesar de los infinitos abusos, una definición cultural de los mismos en 
estrecho diálogo con la Naturaleza, hasta el punto de que lo fundamental de esa 
naturaleza circundante resulta ser patrimonio irrenunciable para las comunida
des indígenas aún hoy en día. No se trata de su rentabilidad económica, sino que

(37) Jorge Vera Estañol, La evolución jurídica, prólogo de María del Refugio González, UNAM, 
México,1994, (primera edición de J.Ballescá y Cía: 1900-1902), p.14.

(38) Jacinto Pallares, citado por Jorge Vera Estañol, cit., p. 15

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 20 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



DERECHO ROMANO Y LÍMITES DE LA ROMANIZACIÓN EN IBEROAMÉRICA 277

“la tierra y las aguas que la bordean o aquellas que la fecundan, al igual que sus 
productos, son consubstanciales al amerindio, y las reivindicaciones de todo ese 
conjunto le parecen tan obvias como elementales”(39>

IV. LA PERMANENCIA DEL VALOR DE LO COMUNITARIO.
DERECHO INDÍGENA Y DERECHO ALTERNATIVO.

“Es este valor de lo comunitario desde el cual entendemos el sentido de lo 
humano y la posibilidad de todos y cada uno de lograr una vida armónica, el que 
sustenta nuestra concepción de territorios y la persistencia de mantener formas 
de vida solidaria. Asimismo, este convivir fraterno lo es también con los seres, 
es decir, con la naturaleza... Creemos que esta forma de vida es una opción, una 
alternativa, una luz para los pueblos del mundo oprimidos por un sistema sus
tentado en el dominio entre hombres, entre los pueblos, en el dominio de la natu
raleza; un sistema donde prima lo individual, donde los derechos de los pueblos 
son declaraciones incoherentes con la práctica, y donde definitivamente se nie
gan sus derechos a existir y tener culturas propias, a la autonomía y a la autode
terminación.”^ )  El valor de lo comunitario es de esta manera erigido en el eje 
alrededor del cual gira la proposición de una forma alternativa de vida para los 
pueblos oprimidos. Y es así como en la misma Declaración los Derechos indí
genas, que se han venido manteniendo en el seno de las comunidades indígenas, 
se señala que pueden ser concebidos como derechos alternativos: “Estos dere
chos pueden ser concebidos como derechos alternativos, que trascienden y 
rebasan la lógica y funcionalidad de las leyes estatales por lo que históricamen
te se han constituido en salidas para enfrentar los problemas de los indíge- 
nas”(39 40 41>. A mi juicio esta afirmación es de extraordinario valor, pues desde la 
visión histórica de los propios indígenas se asigna a su Derecho del pasado la 
importancia de haber constituido el elemento asegurador de su persistencia étni
ca, de la de sus valores y cosmovisión frente a un orden guiado por otra lógica. 
Me parece que no puede caber duda de que ese su Derecho ha sido crucial para 
enfrentar, entre otros problemas, el problema para ellos derivado del Derecho

(39) Carlos Guzmán Bockler, cit., p. 96.
(40) Declaración de Quito, 6.-Comisión territorios y recursos naturales, Introducción. Nuestra 

visión cósmica.
(41) Declaración de Quito, 7.- Comisión de legislación indígena. Documento presentado a la ple- 

naria.

276 Ig n a c io  Cr e m a d e s

pesos; el indígena quería dedicarse al cultivo de la tierra o a otra industria, arte 
u oficio, y la encomienda y la reducción estaban allí para impedirle su traslación 
de un lugar a otro, sin contar con que su trabajo estaba tasado de antemano por 
la ley (Lib. VI. Rec de Indias)(37 38)... “Estas leyes protectoras, casi nunca ejecuta
das, produjeron, en la aureola de humanitarios que crearon a los reyes de 
España, dos resultados, uno social, otro político, de influencia decisiva en esa 
raza y el futuro destino de los pueblos hispano-americanos; conservaron a esa 
raza en tutela, evitando su refundición en la de los colonos; elevaron la perso
nalidad del poder absoluto a la altura de un ser superior, lejano, como un Dios; 
como él benéfico y protector del desvalido y miserable”^).

El sistema de reducciones no supuso, por tanto, algo realizado en la línea 
del romano reconocimiento de los derechos locales, en espera de un acerca
miento a la romanidad como fruto inevitable del tiempo, sino justo lo contrario. 
La queja de estos liberales recoge la oposición misma de la sociedad colonial 
frente a la erección de las dos repúblicas. Si bien en esta última hay que oir la 
voz del interés económico, la de la dominación hispánica y sus fines, en la de 
los liberales se oye quizá el presentimiento de la complejidad sobreañadida que 
para la consolidación de la nación y de la sociedad liberal y sus fines iba a supo
ner la renuncia histórica a formar una sola república. El camino iniciado por los 
indios hispanizados, urbanos los más, y los mestizos había quedado así en gran 
parte truncado.

De manera que, en abierta contradicción con las intenciones primeras, pero 
por causa misma de lo contradictorio de aquellas intenciones, se llegó al resul
tado de que ese sistema de reducciones, tan abominable para los liberales, tan 
manifiestamente colonial, se constituyó como el ámbito de preservación de la 
identidad étnica frente a la violencia colonizadora en la medida en que la rela
ción estrecha y permanente con la tierra se vió favorecida por la establecida pro
piedad comunal sobre el resguardo. Esto, unido a otras protecciones de la pro
piedad de los indios sobre la tierra, en cuanto menores jurídicamente, posibili
tó, a pesar de los infinitos abusos, una definición cultural de los mismos en 
estrecho diálogo con la Naturaleza, hasta el punto de que lo fundamental de esa 
naturaleza circundante resulta ser patrimonio irrenunciable para las comunida
des indígenas aún hoy en día. No se trata de su rentabilidad económica, sino que

(37) Jorge Vera Estañol, La evolución jurídica, prólogo de María del Refugio González, UNAM, 
México,1994, (primera edición de J.Ballescá y Cía: 1900-1902), p.14.

(38) Jacinto Pallares, citado por Jorge Vera Estañol, cit., p. 15

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 21 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



278 Ig n a c io  Cr e m a d e s

indiano y del Derecho republicano. En todo lugar el interés de las comunidades 
ha estado “ en reproducir, en proporciones inalteradas, los presupuestos mate
riales y espirituales de su propia existencia, en no salirse de aquella franja eco
nómica y cultural que asegura la supervivencia del grupo”, es decir su 
Derecho142). La resistencia de los pueblos indios, los límites de la hispanización, 
la permanencia o desarrollo del propio Derecho vinculado a la continuidad de la 
historia rural y a la reproducción de los presupuestos materiales y espirituales 
que asegura la supervivencia del grupo, son el capítulo americano de una histo
ria común.

Pero es que no menos interesante es que, en otros ámbitos de la realidad 
social latinoamericana, existe un tuerte movimiento por el derecho alternativo.

Este movimiento toma su impulso de la miseria económica y social que 
padecen sectores y grupos marginados a lo largo de toda Latinoamérica. Este 
movimiento trata de reconstruir un sistema jurídico basado más en la legitimi
dad material que otorga el grado de injusticia derivado de la crisis del capitalis
mo en Latinoamérica que en la legitimidad formal. Pero lo más característico, 
en adición a esto, es la voluntad de reconstruir un Derecho que reconozca el 
desarrollo jurídico y político de las comunidades, planteando así una alternativa 
jurídica al Derecho estatal y a su vocación de constituir un único sistema jurídi
co para todo el Estado. Los servicios legales alternativos, fenómeno específica
mente latinoamericano, son vistos como el antecedente y los operadores pri
mordiales de un Derecho alternativo en marcha. Derecho que busca ante todo 
ser producido directamente por “instrumentos de democracia y control popular”, 
en un acto de “reapropiación social de la función normativa” en el seno de las 
comunidades marginadas, pero con proyección, a largo plazo, dado su orienta
ción por los derechos humanos, en el espacio público. Su vocación de rescatar 
“espacios” considerados “no importantes” por el Derecho estatal y de construc
ción de un nuevo orden jurídico estatal más justo es innegable. No es este el 
lugar para entrar en detalles. Quizá estamos en presencia de un comunitarismo 
más, basado en una ética dialógica, y no por ello menos deseable. Pero del hecho 
de la existencia o de la postulación de derechos alternativos en el seno de los 42

(42) T. Tentón, “Problemas de método en el estudio de los usos jurídicos en materia sucesoria y 
dotal”, en Dote y  matrimonio en los países mediterráneos, Centro de Investigaciones Sociológicas - Siglo 
XXI, Madrid, 1987, pp. 237 y s., p. 240. que lo afirma respecto a la permanencia en Italia, más allá de los 
hinterlands de las ciudades, de un mundo no romanizado y resistente a todos los avatares históricos, cla
ramente atestiguado, para un tiempo anterior y posterior a los siglos XIV y X y que es cuando se redac
tan sobre las base de las costumbres los estatutos rurales.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 22 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



DERECHO ROMANO Y LÍMITES DE LA ROMANIZACIÓN EN IBEROAMÉRICA 279

Estados surge naturalmente o la comprobación del pluralismo jurídico o la nece
sidad de su aceptación. El fenómeno del pluralismo jurídico no es naturalmente 
nuevo, ni en su tratamiento por la historia, la filosofía y la sociología jurídicas 
ni en la realidad. En el caso de los derechos indígenas tiene relevancia especial 
por su conexión con el pluralismo étnico-cultural, conexión tampoco nueva en 
la historia jurídica pero que cobra hoy mayor relevancia tras su resurgimiento, 
por varias causas, más de siglo y medio después de venirse postulando la unici
dad del sistema jurídico o, en todo caso, la unidad de cultura jurídica en el seno 
de los Estados nacionales. El problema es de importancia porque no se trata de 
si se reconocen o no diversidad de sistemas jurídicos, pero dentro de una misma 
cultura jurídica y de una misma concepción del desarrollo, sino de la admisión 
de sistemas jurídicos relativos a planteamientos culturalmente diversos del hege- 
mónico y que formulan una distinta concepción del desarrollo e incluso del 
mundo*43».

CONCLUSIÓN

Ciertamente, la república de los indios está en la base, aunque no solo ella, 
de la perduración aún hoy de de la identidad étnica, pues facilitó su parcial 
reconstrucción en época colonial. Pero estas agrupaciones enquistaron en la 
sociedad una imagen y valoración peyorativa del indio, para algunos eterna 
rémora en el camino hacia el progreso. Su minoridad jurídica perduró social
mente cuando fue proclamado nuevamente ciudadano, aunque esta vez al modo 
constitucional republicano y liberal. Individuo indefenso e indio proletario 
sometido a la explotación despiadada de las elites blancas y mestizas, la nueva 
civilidad del derecho romano codificado le siguió siendo ajena, cuando no su 
mayor enemiga: de 1810a 1910 la privatización y desamortización de las tierras 
destruyó más comunidades indígenas que la colonización española*44). La espe
ranza de que su aculturación definitiva se produjera al fin, y surgiera el indio 
redimido por la modernidad liberal, fue deliberadamente frustrada.

Preservadas, final, parcial y revolucionariamente las tierras de muchos de 
los pueblos indígenas, como sucedió con la reforma agraria de la Revolución 
mexicana; defendidas de la propiedad romana; conservada mínimamente así la

(43) Elisa Cruz Rueda, cit., p. 125 y ss.
(44) Gonzalo Aguirre Beltrán, Instituciones indígenas en el México actual, La política indigenista 

en México. Métodos y resultados, 2, INI, México, 1981, p.5 7

278 Ig n a c io  Cr e m a d e s

indiano y del Derecho republicano. En todo lugar el interés de las comunidades 
ha estado “ en reproducir, en proporciones inalteradas, los presupuestos mate
riales y espirituales de su propia existencia, en no salirse de aquella franja eco
nómica y cultural que asegura la supervivencia del grupo”, es decir su 
Derecho142). La resistencia de los pueblos indios, los límites de la hispanización, 
la permanencia o desarrollo del propio Derecho vinculado a la continuidad de la 
historia rural y a la reproducción de los presupuestos materiales y espirituales 
que asegura la supervivencia del grupo, son el capítulo americano de una histo
ria común.

Pero es que no menos interesante es que, en otros ámbitos de la realidad 
social latinoamericana, existe un tuerte movimiento por el derecho alternativo.

Este movimiento toma su impulso de la miseria económica y social que 
padecen sectores y grupos marginados a lo largo de toda Latinoamérica. Este 
movimiento trata de reconstruir un sistema jurídico basado más en la legitimi
dad material que otorga el grado de injusticia derivado de la crisis del capitalis
mo en Latinoamérica que en la legitimidad formal. Pero lo más característico, 
en adición a esto, es la voluntad de reconstruir un Derecho que reconozca el 
desarrollo jurídico y político de las comunidades, planteando así una alternativa 
jurídica al Derecho estatal y a su vocación de constituir un único sistema jurídi
co para todo el Estado. Los servicios legales alternativos, fenómeno específica
mente latinoamericano, son vistos como el antecedente y los operadores pri
mordiales de un Derecho alternativo en marcha. Derecho que busca ante todo 
ser producido directamente por “instrumentos de democracia y control popular”, 
en un acto de “reapropiación social de la función normativa” en el seno de las 
comunidades marginadas, pero con proyección, a largo plazo, dado su orienta
ción por los derechos humanos, en el espacio público. Su vocación de rescatar 
“espacios” considerados “no importantes” por el Derecho estatal y de construc
ción de un nuevo orden jurídico estatal más justo es innegable. No es este el 
lugar para entrar en detalles. Quizá estamos en presencia de un comunitarismo 
más, basado en una ética dialógica, y no por ello menos deseable. Pero del hecho 
de la existencia o de la postulación de derechos alternativos en el seno de los 42

(42) T. Tentón, “Problemas de método en el estudio de los usos jurídicos en materia sucesoria y 
dotal”, en Dote y  matrimonio en los países mediterráneos, Centro de Investigaciones Sociológicas - Siglo 
XXI, Madrid, 1987, pp. 237 y s., p. 240. que lo afirma respecto a la permanencia en Italia, más allá de los 
hinterlands de las ciudades, de un mundo no romanizado y resistente a todos los avatares históricos, cla
ramente atestiguado, para un tiempo anterior y posterior a los siglos XIV y X y que es cuando se redac
tan sobre las base de las costumbres los estatutos rurales.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 23 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065



280 Ig n a c io  Cr e m a d e s

base territorial que había hecho posible la conservación de la lengua y la de una 
geografía sagrada y que había constituido el asiento desde donde se elaboraron 
sincretismos defensivos frente al orden colonial, si bien en el seno de un espa
cio y tiempo cristianos, continuó el indio étnico llevando una vida aparte. Lo que 
queda de aquella identidad étnica reconstruida al amparo de las reducciones se 
erige hoy así en la base de la reivindicación de los derechos de una etnicidad por 
reconstruir, conservar, desarrollar y dirigir autónomamente, con proyección e 
implicación nacionales y continentales, colaborando en la elaboración de una 
nueva autoconciencia nacional y latinoamericana y en el proceso de búsqueda 
de una auténtica cultura política democrática.

El establecimiento de la república de los indios frente a los españoles, la 
reconstitución de una identidad étnica indígena a partir de aquélla, la humilla
ción indígena a manos de la interpretación liberal del Derecho romano, la inde
finición nacional y continental de la ciudadanía latinoamericana, la persistencia 
del valor de lo comunitario y de la cosmovisión indígenas a través de la crisis 
actual del modelo capitalista de desarrollo y el reconocimiento internacional y 
constitucional de los derechos de los pueblos indígenas y de su derecho a un 
Derecho propio y, finalmente, la postulación del Derecho indígena como dere
cho alternativo, establecen claramente los límites de la romanización de la socie
dad indígena en Latinoamérica.

La Declaración de Quito y Resolución del Encuentro Continental de 
Pueblos Indígenas, de julio de 1990, que es expresión de la Alianza continental 
indígena sobre los 500 años de resistencia y en la que se postula el derecho de 
los pueblos indígenas a su propio Derecho, cancela, de un lado, formalmente el 
diagnóstico de Las Casas: “Por haberles puesto nosotros en tan gran desorden y 
apocado de tal manera que han quedado del todo anihilados, piensan los que así 
en ese estado se hallan que la confusión y abatimiento en que agora viven fue 
siempre y haber procedido de su naturaleza barbárica”!45) ; y, por otra parte, con
firma la legitimidad de una restitutio in integrum de la dignidad violada “ por
que en sus modos de gobierno, de vida social y de costumbres alcanzan niveles 
equiparables a los de muchas naciones (incluso las más alabadas y encumbra
das) que hubo y hay en el mundo; y en seguir las reglas de la razón natural supe
raron con no pequeña diferencia a los propios griegos y romanos, tenidos siem
pre por los más prudentes y civilizados de todo el mundo”.!46-

(45) Apologética Historia Sumaria, c. 244, B.A.E. CVI, p. 372.
(46) Apologética, Argumento.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 24 de 24

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1065




