
285

LA LEY DE LAS XII TABLAS EN UN DICTAMEN FISCAL DEL SIGLO XVIII:
A PROPOSITO DE LA LIBERTAD DE DISPONER MORTIS CAUSA

Justo García Sánchez 
Oviedo

No resulta habitual que en una discusión jurídico-canónica de la Edad Moderna se haga refe­
rencia a la Lex duodecim Tabularum para justificar una determinada interpretación político-jurídica 
de la normativa presentada por el Prelado de una diócesis en una asamblea diocesana, formalmente 
constituida. Por ello resulta de cierto interés en este congreso y en materia sucesoria, el análisis de un 
evento acaecido en Asturias el año 1769.

La aparición de los Concilios y Sínodos se debe a la necesidad de deliberar en común ante 
problemas difíciles, en los cuales resulta arriesgado asumir individualmente el esclarecimiento de 
una cuestión y la responsabilidad de las decisiones que se adopten1.

Ya en el Derecho romano, durante la República, en las reuniones de ciudadanos se diferencia­
ron terminológicamente los Comitia, característicos del populus, de los concilla, típicos de la plebs, 
aunque tuvieran incluso la misma estructura de participación interna en la asamblea, como ocurrió 
entre los concilla plebis tributa y los comitia tributa, que sustituyeron a los centuriata ; la diferencia 
fundamental entre ambas reuniones derivaba de la participación indiscriminada de todos los cives 
romani, en los primeros, con el objetivo de expresar su voto, oral o escrito, según las épocas, desde su 
triple función: electoral, legislativa o judicial, mientras que en el segundo solamente intervenía una 
parte de la comunidad romana.

3Si bien la terminología de Sínodo , era genérica e identificativa tanto de los concilios como de
4

los sínodos, y, por lo mismo, no fue incompatible con la de concilio , acabó prevaleciendo un signifi­
cado restrictivo, equivalente a reuniones del clero a nivel de diócesis bajo la presidencia del Obispo, 
a diferencia de la segunda , que que se aplicó mayoritariamente para expresar tanto la asamblea 1 2 3 4 5

1. Vid. por todos, A., García y García, Concepto canónico de los sínodos diocesanos a través de la 
Historia, en Actas del V Simposio de Teología Histórica, Valencia 24-26 octubre de 1988. Separata, pág. 11.

2. Cf. Aulo Gelio, Noctes Atticae, lib. XV, cap. 27
3. Sínodo es una voz griega, con la cual se indica, según expresa Cavallario (Institutiones Iuris Canonici. 

3, (Madrid 1800) 92) «quod ex diversis locis in eandem viam locumque Antistites coeant». De este terminología 
derivan sinodal, con referencia a la constitución aprobada en esta asamblea, y sinodático: «tributo que en señal 
de obediencia pagaban anualmente al obispo todos los eclesiásticos seculares cuando iban al sínodo» (cf. R. J. 
Domínguez, Diccionario nacional o gran diccionario clásico de la lengua española. El mas completo de los 
léxicos publicados hasta el día. 3 ed. por Mellado, II (Madrid 1849) 1573; DICCIONARIO ENCICLOPEDICO 
HISPANO-AMERICANO de Literatura, Ciencias y Artes, XIX (Barcelona 1896) 235-236, s. v. sinodal, sinodático 
y sínodo).

4. De gran interés es el artículo de A. Rota, La definizione isidoriana di «Concilium» e le sue radici 
romanistiche, en Atti del Congresso Internazionale di Diritto Romano e di Storia del Diritto, Verona 1948, IV 
(Milano 1948) 213-225.

5. Conforme indica Cavallario (Ibidem, 1. c.) esta voz latina sería casi la de concalium y derivaría de
concalando, es decir, de convocando, «quod omnes in unum locum convocantur».

PROPÓSITO

Universidad de Oviedo

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 1 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



28 6

universal de Obispos convocados formalmente para tratar de cuestiones de fe y disciplina, y por 
extensión se utilizó para designar a la integrada por aquellos responsables diocesanos dentro de una 
Provincia Eclesiástica .

Los Concilios, en la época primitiva, se dividían fundamentalmente en dos grandes grupos: 
Universales o Ecuménicos y particulares; estos últimos, a su vez, se subdividían en tres grupos: 
diocesanos, provinciales y episcopales . El primero de este segundo grupo era el que ab episcopis et 
metropolitis unius dioecesis celebrantur, se denominaban diocesanos porque derivan de «dioecesis»: 
quae olim praesertim in Graecis monumentis et in legibus civilibus plures sibi invicem adnexas pro
vincias denotabat. Los nacionales o regionales surgieron al caer el Imperio Romano y cambiar la 
organización política en el Imperio de Occidente, de los cuales hay multitud de testimonios en las 
Galias e Hispania: quae Episcopi unius provinciae praeside metropolitano celebrant. Por último, los 
Episcopales, equiparados en la Edad Moderna con los Diocesanos, eran los que ab unoquoque Episcopo 
accitis totius Parociae Parochis aliisque Clericis, quibus conveniendi jus est, habentur» .

La institución de sínodos diocesanos es tardía en la Iglesia, a causa de la existencia y proximi­
dad del prebiterio dentro de la Iglesia local, por lo que el Obispo no tenía necesidad de hacer una 
convocatoria formal de la asamblea. En opinión del autor citado, el primer Sínodo diocesano de que 
hay noticia es el de Auxerre del año 585, pero según Aller ya hay datos de que en el siglo IV, entre 
el año 318 y el 321 de nuestra Era, el patriarca de Alejandría convocó al clero de su Diócesis en un 
Sínodo en Alejandría, con el objetivo de tratar de las perniciosas consecuencias que producía la 
propagación del arrianismo.

Reunida la asamblea sinodal, a la que asisten necesariamente las Dignidades catedralicias, 
Abades y representantes del clero secular y regular con cura de almas, y a los cuales se les había 
convocado por media de edictos, se proponía de manera sucesiva el proyecto de las constituciones 
sinodales, elaborado por el Obispo con audiencia de otras corporaciones y personas individuales, 
fundamentalmente del Cabildo catedralicio, sobre las cuales deben emitir su parecer los asistentes al 
Sínodo; el Prelado las modifica, si lo estima oportuno, y redacta, entonces, de nuevo su texto de 
modo definitivo; finalmente, en su último estadio la normativa es leida y promulgada en la misma 
asamblea.

La promulgación de los decretos hacen a éstos obligatorios para todos a los que les afectan, y 
cesan por la abrogación o modificación de los mismos por el sucesor en la Sede episcopal ; las
constituciones sinodales no se someten a la confirmación de la Santa Sede ni a la revisión de las

12Congregaciones . * I,

6. Ladvocat (J. B. Ladvocat, Tractatus de Conciliis in genere (Parisiis 1769) 5) hace la siguiente divi
sión: «Universalia et particulada»; éstos últimos «quadruplicis generis distinguí possunt: videlicet Nationalia, 
Provincialia, Dioecesana et Regionalia». En su opinión «Dioecesana sunt seu Episcopalia, quae ab Episcopo 
convocatis suae Dioeceseos Pastoribus celebrantur. Observant autem Theologi ea non esse proprie dicta Con
cilla, quoniam ex pluribus Episcopis in unum locum convenientibus non coalescunt». (Ibidem, pág. 6).

7. Un caso novedoso es el de los Sínodos de los Obispos. Vid. F. Murphy- G. Mac Eoin, Nuevos Aires en 
Roma. Sínodo 1967, trad. de J. Fornas, (Barcelona 1968).

8. Vid. C. S. Berardi, Commentaria in jus ecclesiasticum universum, I (Venetiis 1789) 21-28, especial
mente para el Sínodo Diocesano desde la pág. 25.

9. Cf. D. Cavallario, op. cit., pág. 93.
10. L. M. Aller, s. v. Sínodo Diocesano, en la Enciclopedia Seix, XXVIII, (Barcelona s. a.) 794 col. b.
11. Benedicto XIV, Ibidem, lib. XIII, c. 14.
12. Para toda esta materia, Cf. J. Aguirre, Curso de disciplina eclesiástica general y particular de 

España, 2 ed., III (Madrid 1857) 269-276; A. Tilloy, Traité theorique-pratique de Droit Canonique (París 1895),
I, números 1487-1511, págs. 389-393. Recientemente, el prof. Manzanares, en la Semana de Derecho Canónico 
celebrada en Salamanca hace un lustro, ha señalado la diferencia entre «reservado papalis» y «recognitio» en 
materia conciliar, poniendo de relieve que en esta última, referida no a cuestiones doctrinales sino de normas de 
disciplina, puede ejercitarse: imponiendo correcciones a los decretos conciliares o episcopales, que en ocasio
nes fue acompañada de la confirmado romana, como ocurrió con los provinciales, a petición de los metropoli
tanos, o, por el contrario, indicando simplemente la oportunidad de que el propio órgano que aprueba la consti
tución modifique algún aspecto de la formulación y revise sus propios decretos

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 2 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



287

Ladvocat*3, que defiende el Regalismo en la convocatoria de los Sínodos y Concilios «tanquam 
protectores et executores canonum qui in Conciliis sanciuntur», al tratar de la potestad regia y secu­
lar en los Concilios, se pregunta si los Decretos de los Sínodos y concilios, «ut vitn legis habeant», 
necesiten del apoyo y respaldo de las Asambleas representativas de los ciudadanos que ejercen el 
poder político, y responde con una distinción básica: a) In rebus dogmaticis, et mere spiritualibus, no 
necesitan de los Príncipes y apoyo de los órganos representativos populares «nisi tamen poenae tem­
porales iis qui contumaciter obtemperare renuunt, infligendae sint»; b) In rebus mixtis et ad politiam 
exteriorem pertinentibus, precisan de esta confirmación .

En España, la animadversión de los gobiernos regalistas característica del período que nos 
ocupa , tiene una especial concreción y singular relevancia en la Pragmática Sanción de 1768, resta­
bleciendo la de 18 de enero de 1762, que exigía la previa presentación de Bulas, Breves y Despachos 
de Roma en el Consejo de Castilla ; no obstante, la principal resolución adoptada en esta materia 
procede de la Circular del Rey Carlos III, fechada el 10 de junio de 1768, que ordenó a los obispos 
que no modificasen las constituciones sinodales entonces en vigor sin pasarlas previamente por la 
revisión del Consejo de Castilla para su aprobación; esta normativa estuvo en vigor hasta el Concor­
dato de 1851 que dispuso la aplicación de la doctrina de la Iglesia en todo lo que no aparecía regulado 
por este convenio entre la Iglesia y el Estado español .

Uno de los aspectos más enigmáticos del Sínodo celebrado en Oviedo el añol769 viene cons­
tituido por la personalidad de los que participaron en su preparación y deliberaciones, así como en la 
defensa de los intereses de los respectivos grupos o corporaciones, sin olvidar la prescrita asistencia 
del Fiscal de la Audiencia ovetense, D. Pedro de Piña Mazo, y del Procurador general del Principado, 
D. José Antonio de Llanes Campomanes y Cienfuegos, que habitaba en la Balesquida. Por derecho 
propio intervenían todas las Dignidades catedralicias , sin olvidar a otros representantes del cabildo 
y apoderados del clero de la diócesis.

La figura clave de cualquier Sínodo es el Prelado diocesano, a quien toca legítimamente con­
vocar la celebración y presentar los decretos sinodales. En 1769 era obispo de Oviedo D. Agustín 
González Pisador , cuya biografía personal merece unas anotaciones singulares. Como recoge García 
González nació en Nava del Rey, provincia de Valladolid, el 1 de julio de 1709 y era hijo de Hipólito 
González y de María Pisador. La fisonomía del prelado, a los 16 años de edad, en el momento de su 
primera matrícula en la Universidad de Valladolid, es la siguiente: «blanco de cara, pelo castaño 
claro y algo crespo, y tenía una cicatriz en medio de la frente».

13. J. B. Ladvocat, Tractatus de Conciliis in genere (Parisiis 1769) 438-446, particularmente la propositio 
XV(págs. 441-443) y la última (págs. 443-446).

14. Sobre esta distinción entre cosas temporales, espirituales y mixtas, desde el punto de vista de elabo
ración doctrinal en la Edad Moderna, vid. G. Phillips, Du Droit Ecclesiastique dans ses príncipes generaux. 
Trad. par M. L'Abbé Crouzet, II, (París 1850) 395-404.

15. Vid. por todos la síntesis de este planteamiento en F. Martín Hernández, La Iglesia en la Historia. II. 
Una visión serena y desapasionada de la Iglesia en el mundo (Madrid 1984) 184-188.

16. El ejemplar impreso de esta pragmática sanción, expedida el 16 de junio, da origen a una carta, del 
día 20 inmediato posterior, del Dean y Cabildo ovetense, dirigida a D. Ignacio de Ygareda, dando noticia al 
Consejo de Castilla de la obediencia a la misma. ACO. Arm. grande, Cajón 8o. Lega. 1. n° 11. Se remitió la carta 
el 29 del mismo mes y año.

17. Cf. ENCICLOPEDIA UNIVERSAL ILUSTRADA EUROPEO-AMERICANA, Espasa-Calpe (Ma
drid 1958) 649-654, especialmente pág. 650 col. a. s. v. Sinodales.

18. Estos eran el Deán, Arcipreste, Arcedianos, Chantre, Maestrescuela y Tesorero, en las catedrales 
metropolitanas. Además asistían los Abades, de los cuales en Asturias tenía especial relieve el de Covadonga.

19. Cf. R. Ritzler- P. Sefrin, Hierarchia Catholica medii et recentioris aevi sive Summorum Pontificum..., 
VI, a Pontificatu Clementis XII (1730) usque ad Pontíficatum Píi VI (1799) (Patavíi 1958) 322, s. v. Ovetensis 
in Hispania y nota 5, remitiendo a la España Sagrada del P. Flórez, 51, pág. 304.

20. R. García González, Don Agustín González. Pisador (1709-1791) (Conde de Noreña). Estudios en 
Valladolid, en la revista Colaboraciones I (1987) 133-151, donde transcribe los asientos de las actas universita
rias vallisoletanas, incluyendo los puntos que se le asignaron en cada una de las oposiciones a cátedras.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 3 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



2 88

Estudió en el Colegio que la Compañía de Jesús tenía en la vecina villa de Medina del Campo, 
donde cursó tres años de Artes, como se constata por la certificación suscrita por el P. Pedro de 
Calatayud, de quien recibirá posteriormente apoyo indiscutible con las Misiones populares de la dió­
cesis ovetense, siendo ya titular de la misma el discípulo susodicho. Cursó en Medina los años de 
1723, 1724 y 1725 «con mucha puntualidad y aplicación», en palabra de su preceptor en la Compa­
ñía, quien además atestigua haber sustentado «un acto mayor de toda la Filosofía que le presidió 
dicho padre Pedro Calatayud» .

Traslada su matrícula a la Universidad de la capital de la Comunidad Castellano-leonesa el 18 
de diciembre de 1725 y se gradúa como bachiller en la Facultad de Artes vallisoletana el 22 de 
febrero de 1726 . De inmediato, sin solución de continuidad, prosiguió sus estudios teológicos en la 
ciudad del Pisuerga, ya que el 30 de octubre del año citado, prueba el primer año de la carrera «desde 
veintidós de febrero de este presente año hasta San Lucas de él». Durante cinco años ininterrumpidos 
asiste a las enseñanzas del Colegio de San Ambrosio y aulas de la propia Universidad , presentando 
cédulas de la cátedra de Prima de la Compañía, lo que le permitió obtener el grado de bachiller en 
Teología el 24 de abril de 1730.

Durante este período de su vida universitaria oposita siete veces a la cátedra de regencia de 
Artes así como a la de Durando , aunque siempre con resultado adverso. Presidió 8 veces cuestio­
nes de Artes y Teología , destacando dos Sabatinas en Lógica, una celebrada el 4 de diciembre de 
1729 y otra en el curso 31-32, así como otra en Filosofía el curso 30-31, e intervino en los actos de 
argumentos y réplicas en ambas Facultades, de lo cual queda testimonio fehaciente en los certificados 
expedidos por el jesuíta antes citada, y por el P. Manuel de Prado, rector de San Ambrosio, sin olvi­
dar, que dentro de la Facultad de Teología tomó parte activa el 4 de mayo de 1728 en un acto de 
Conclusiones relativo a la materia De perfectionibus Beatissimae Virginis Mariae, además de haber 
sustituido la docencia en la cátedra de Escoto los cursos 1731 y 1732, durante quince días lectivos y 
con licencia del Rector, durante la enfermedad de su titular, el padre maestro fray José Andrés García.

Después de haber cursado 7 años de estudios teológicos y cuatro de oposición en esta Facul­
tad, de un total de siete, dadas las especiales condiciones que reunía la Universidad de Santo Tomás 
de Avila y los inconvenientes que observaba en las oposiciones, optó por trasladar su expediente 
académico a la ciudad de Avila, graduándose en aquella Universidad abulense como Licenciado y 
Maestro en Teología, los días 5 y 6 de marzo de 1733, respectivamente .

Después de ganar, mediante oposición, algunos curatos del Arzobispado de Toledo, entre los 
que destacan los de Boadilla del Monte y Bielbes, y, en su última etapa, la parroquia de San Sebastián 
de la Villa y Corte, oficios «que desempeñó con mucho celo y acierto», así como los de Examinador 
Sinodal de Valladolid y Comisario del Santo Oficio de la Inquisición, fue nombrado el 1 de junio de 
1754 Obispo auxiliar del Cardenal D. Luis Antonio Fernández de Córdoba, Arzobispo de Toledo, con 
el título de Obispo de Tricornia; para entrar en esta nueva ocupación emitió el 22 de marzo de 1754, 
ante el Nuncio Apostólico en Madrid. Enrique Enríquez, quien instruye el expediente al efecto, el 
juramento que estaba prescrito. Fue consagrado episcopos en Madrid, dentro del Colegio Imperial de 
la Compañía de Jesús, el 30 de junio del mismo año .

21. Cf. AUV. Libro 161, fol. 139r; Legajo 352. Méritos y servicios de catedráticos y profesores. Años 
1726-1733. 5 documentos.

22. Cf. AUV. Legajo 486-93.
23. Cf. AUV. Libro 200, fols. 357v y 469r.
24 Cf. AUV. Libro 160, fols. 164v; 169v; 175r y 218v.
25. Cf. AUV. Legajo 335, números 5-8
26. Cf. AUV. Legajo 329, n° 44.
27. Cf. AUV. Libro 161, fol. 122r.
28. Cf. AUV. Libro 161, fol. 135v. Resulta del máximo interés tanto el documento que presenta en Avila, 

para la incorporación de los estudios vallisoletanos (vid. Apéndice I) como las actas abulenses de otorgamiento 
de los grados de licenciado y maestro en Teología (vid. Apéndice II).

29. Cf. J. L. González Novalín, Las visitas «ad limina» de los obispos de Oviedo (1585-1901). Una 
fuente eclesiástica para la Historia de Asturias. Discurso de ingreso en el IDEA ( Oviedo 1986) 145-146.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 4 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



289

En este oficio permanecerá el doctor Pisador hasta su promoción a la sede residencial de Oviedo 
en 1760 , cargo para el que se le eligió el 21 de julio de dicho año. Después del expediente, instruido 
por el Nuncio en Madrid, Cardenal Jerónimo Espinóla, el 22 de mayo antecedente, resultó proclama­
do como prelado asturiano en el consistorio habido en el Quirinal, con reserva de 2.500 ducados de 
pensión y el mandato de erigir el Monte de Piedad ; tomó posesión de la sede asturiana el 30 de 
agosto del año indicado .

33D. Agustín realizó, entre otras actividades relevantes , el traslado de la sede de la Vicaría de 
San Millán desde esta localidad leonesa hasta la zamorana de Benavente; la acogida favorable de 
clérigos franceses que venían huyendo de la persecución religiosa promovida desde la Revolución 
francesa; el respaldo económico para la dotación de dos cátedras de medicina en la Universidad de 
Oviedo, ante la ausencia de técnicos cualificados en materia de salud, como médicos y cirujanos, y la 
abundancia de sangradores, albeitares, curanderos etc., o sus contribuciones a otras instituciones 
caritativas y académico-sociales, sin olvidar las Misiones populares, particularmente las que ejecutó 
el P. Pedro de Calatayud y que gozó del singular respaldo del Colegio de San Matías, hasta la expul­
sión de los jesuítas en 1767.

Del inventario de su librería personal, ubicada en Oviedo, y que se redactó a raiz de su óbito, 
destacan los ejemplares relativos al ámbito jurídico, a pesar de que no era la materia específica de su 
formación académica, además de textos escriturísticos, patrísticos obras de Teología y Pastoral, in­
cluyendo algunas del P. Pedro Calatayud, así como los escritos del Papa Benedicto XIV, especial­
mente el tratado de Synodo diocesana, y algunas Constituciones sinodales hispanas, tales como las 
de Ibáñez de la Riva de Zaragoza; las de Burgos, del mirobrigense cardenal D. Francisco Pacheco en 
1577; las de Salamanca de 1573, sin olvidar unas de Cuenca, sin indicación de año ni prelado o las de 
Tuy de 1627, las de Palencia de 1624 o las provenientes del diocesano de Toledo convocado en 1682 
por el cardenal Portocarrero, cuya alocución pasó con gran relieve a los escritores de Derecho ecle­
siástico.

Todos los autores que han valorado su conducta pusieron el acento el su especial dedicación a 
las tareas apostólicas, alejado de las intrigas palaciegas. Baste recordar aquí dos testimonios: el P.

34Risco resume su juicio en estas palabras:

30. Alcocer (M. Alcocer y Martínez, Historia de la Universidad de Valladolid. Bio-bibliografías de 
Teólogos notables (Valladolid 1930) 200-201) menciona como obras impresas del prelado: Oración panegírica 
que en la plausible celebridad con que la Santa Iglesia Catedral y ciudad de Valladolid solemnizaron el naci
miento del Príncipe de Asturias D. Luis I..., Valladolid 1707, y la Oración panegyrica a la... Apostólica Congre
gación del Confalcón... de la Ciudad de Toro... Valladolid 1723, además de las Constituciones Sinodales de 
1769, impresas en 1786.

31. De los prelados asturianos que precedieron inmediatamente al universitario vallisoletano, destaca
mos a Juan Abello, a quien sucedió Gaspar Vázquez de Tablada, natural de la diócesis de Cuenca, que llegó a 
Presidente del Consejo de Castilla, y obtuvo un breve pontificio para actuar en causas criminales, falleciendo el 
29 de diciembre de 1749, y más tarde D. Juan Francisco Manrique de Lara, trasladado a la diócesis placentina. 
Cf. EUBEL, Hierarchia Catholica, VI (Patavii 1958) 322.

32. Sobre su consagración episcopal en la capilla del Colegio Imperial de los Jesuítas en Madrid, donde 
actuó de co-consagrante el que sería su predecesor en Oviedo, Juan Francisco Manrique de Lara, y su interven
ción en otras ceremonias de este alcance vid. V. Guitarte Izquierdo, Episcopologio Español (1700-1867) (Espa
ñoles obispos en España, América, Filipinas y otros países) (Castellón de la Plana 1992) números 348; 349; 
354; 355; 356; 357; 361; 366; 374; 375; 379; 380; 381 y 382.

33. Alcocer (op. cit., pág. 201), pone de relieve, además de las Constituciones sinodales ovetenses, dos 
oraciones panegíricas de las que es autor nuestro personaje: una, para solemnizar en Valladolid el nacimiento 
del Príncipe de Asturias, D. Luis I, y otra dedicada a la Apostólica Congregación del Confalcón de la Ciudad de 
Toro. No debemos olvidar las Constituciones que redactó para unas religiosas asturianas de clausura.

34. Vid. M. Risco, España Sagrada. Tomo XXXV1I1I. De la iglesia exenta de Oviedo desde el medio del 
siglo XVIII. Historia de la fundación del Principado de Asturias, como Dignidad, y Mayorazgo de los 
Primogénitos de ¡os Reyes de España, y herederos de estos Reynos. Documentos en la mayor parte desconoci
dos e inéditos hasta ahora, y concernientes a los asuntos que se tratan en este tomo. (Madrid 1795) 192-194. 
Más adelante insistiremos sobre alguna de sus valoraciones.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 5 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



2 9 0

«Gobernó su Diócesis tan a satisfacción del Rey, de los Tribunales, y de sus propios feligreses, 
que sus virtudes han dexado eterna memoria, y lian merecido general aplauso, y en especial de sus 
propias ovejas, como mas participantes de las benéficas influencias de este gran pastor. Atendió con 
su zelo a mejorar quanto pertenecía al buen gobierno de su Obispado, convocando y celebrando 
Synodo para poner la disciplina en la mayor perfección, ordenando la agragacion y erección de 
algunos Curatos, y estableciendo nuevo método para los concursos...» .

Más recientemente González Novalín no duda en afirmar: «Prelado de gran celo y visión 
pastoral... tuvo en Oviedo el pontificado más glorioso de su siglo».

Junto al prelado ovetense, desempeñaron una tarea muy destacada sus dos principales colabo­
radores: D. Antonio Navarro Alonso y Niño, provisor y vicario general de la diócesis en 1769, que 
presidió las sesiones sinodales a causa de la grave dolencia que padecía el Obispo Pisador , y el

35. M. Risco, op. cit., pág. 193a.
36. J. L. González Novalín, s. v. GONZALEZ PISADOR, Agustín, en Diccionario de Historia Eclesiás

tica, dir. por Q. Aldea y otros, II, op. cit., pág. 1.038, col. a.
37. Una exposición sucinta de su biografía nos permite afirmar que D. Antonio Bernardo Nicolás Nava

rro Arellano, había nacido en la villa de San Esteban del Valle de Mombeltran, obispado de Avila, el 2 de 
febrero de 1717; bautizado por su cura párroco, D. Andrés González, el 12 de dicho mes y año, actuando como 
padrino del sacramento, el presbítero de igual vecindad, licenciado D. Pedro Martínez. En su genealogía queda 
patente que fueron sus padres D. Gerónimo Miguel Navarro, natural y originario de dicha villa de San Esteban, 
y de doña Juana Luisa Arellano, natural y originaria de la villa de Talavera de la Reina, arzobispado de Toledo. 
Tuvo como abuelos paternos, a D. Diego Gómez Navarro y a Doña Isabel Niño, ambos naturales y originarios de 
San Esteban, mientras que sus abuelos maternos, D. Juan Arellano y Doña Francisca Morán, eran naturales, 
respectivamente de Peralta, obispado de Pamplona, y de Talavera de la Reina. Había estudiado en las Universi
dades de Alcalá de Henares y Salamanca, graduándose de licenciado; en su condición de presbítero y abogado 
de los Reales Consejos, fue nombrado el año 1760 como Gobernador, Provisor y Vicario general de la diócesis 
ovetense, de cuyos encargos hay constancia a 6 de octubre de 1760; el mismo prelado, D. Agustín González 
Pisador, a causa de la enfermedad que padecía, que le provocaba intensos y persistentes dolores, los cuales le 
impedían asistir a los actos principales de su ministerio pastoral como Obispo, no obstante su proyecto de 
presidir el Sínodo, le encomienda explícitamente la presidencia y dirección de las sesiones sinodales, desde el 
24 de septiembre hasta el día 30 del mismo mes del año 1769, representando su persona. El 17 de julio de 1766 
otorga un poder para la administración del Beneficio Simple de la iglesia parroquial de la villa de Adanero 
(Avila), del cual era titular, así como la capellanía del Prior D. Ruy García Manso, fundada en la de Monbeltran, 
del mismo obispado abulense, a favor del cura de la parroquia de San Nicolás de la ciudad de Avila, D. Antonio 
Parra. De otro lado, el 1 de marzo de 1768, para que la capellanía colativa fundada por su causante, doña Ana de 
Nava, en el Altar de San Pedro Bautista (sic) de la Parroquia y villa de San Esteban, tuviera una congrua 
sustentación, agregó diversos bienes propios, de forma perpetua, para que los percibiera el capellán, entre los 
que se encontraba un castañar sito en el término de La Cargante en dicha villa. El obispo Pisador le había 
reiterado el nombramiento como Gobernador de la diócesis en septiembre de 1768, ante cuya designación se 
produce la prevención capitular a causa de la inexistencia de motivo jurídico para esta designación, que, por 
otro lado, ratificaba la que realizó válidamente D. Agustín el 28 de septiembre de 1765, al ausentarse del 
territorio diocesano, a causa de su estancia en la villa natal, Nava del Rey, diócesis vallisoletana. Ejercerá como 
Provisor y Vicario general de la sede episcopal ovetense hasta 1771, en cuyo momento se trasladó a León, 
donde había obtenido una canongía en el cabildo catedralicio. En el cabildo de esta catedral celebrado el 5 de 
marzo del año citado, se leyó el nombramiento de capitular y en la sesión del cabildo celebrada el 12 de abril 
inmediato posterior se da cuenta de la revisión favorable ejecutada en la mencionada Diputación de la Real 
Cédula del Rey, del Título Canónico y demás documentos acreditativos de su aptitud para tomar posesión del 
canonicato, autorizándose un gasto de dietas equivalentes a cincuenta días y designando como informante, por 
el sistema habitual de sorteo, consistente en extraer el nombre del cántaro, al capitular D. Francisco Rius y 
Alberni. Concluida la información exigida de moribus, et vita et legitimitate, sin ninguna haba negra que exi
giera un expediente complementario, reconociéndose unánimemente su calidad y distinción, inició la residencia 
canónica el 14 de junio, y después de hecho el juramento, el Deán le otorgó la posesión, quieta y pacífica, del 
canonicato legionense en la sesión del lunes, 1 de julio del mismo año, tanto en la Sala capitular como en el 
Coro. Desde su ingreso en la corporación de canónigos legionenses, D. Antonio Navarro desempeñó entre otros 
oficios, los de Diputado general, que sirvió, sin interrupción, desde 1772 hasta 1782, con la excepción del 
bienio 1773-1774; corrector por el Coro del Rey, desde 1775 hasta 1782, sin lapso intermedio, además del año 
1773; fue Juez informante en 1774 y 1775; Secretario reparador, en 1775; Diputado de Estatutos, desde 1775

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 6 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



291

Doctor D. Domingo Enrique de Puertas Puertas, Secretario de Cámara del prelado en ese momento y 
que residía en los palacios episcopales de Benavente junto al Prelado; ambos tuvieron actividad sinodal 
relevante, aunque desde diferentes ópticas.

De los dos laicos que toman parte activa en el Sínodo diocesano en virtud del mandato regio, 
el Fiscal de la Audiencia de Oviedo y el Procurador general del Principado de Asturias, desempeña 
un papel relevante el primero, ya que incluso redacta un documentado memorial, causa de nuestra 
comunicación, en el que eleva al Consejo de Castilla la justificación de sus puntos de vista expuestos 
acaloradamente en la discusión de los decretos sinodales.

D. Pedro de la Piña y Mazo había nacido en Astudillo, diócesis de Palencia. Se graduó de 
bachiller Cánones por la Universidad de Salamanca, cuya titulación incorporó en la capital del Pisuerga 
el año 1739 y un decenio más tarde, en 1750 obtiene el mismo grado académico, en el mismo Estudio, 
pero dentro de la Facultad de Leyes, aunque más tarde lograría el de licenciado. Abogado de los 
Reales Consejos, incorporado en el Colegio de Madrid y en la Chancillería vallisoletana, fue Juez de 
residencia de Torrecilla de Cameros y de Maqueda; gobernador de la villa y condado de Valencia de 
Don Juan, que estaba situado dentro del territorio diocesano ovetense, por pertenecer a la Vicaría de 
San Millán y corregidor interino de Maqueda; abogado de pobres de la Cárcel de Corte, por nombra­
miento del Real Acuerdo; Abogado Fiscal de la Comisión de Quiebras de Millones y Ajuste de Cuen­
tas de la Real Hacienda; Abogado Fiscal del Real Canal; Abogado de múltiples personas relevantes y 
corporaciones, como del Arzobispo de Burgos y su Mitra, y las Ordenes Religiosas de Benedictinos, 
Carmelitas Calzados y Clérigos Menores.

Opositó a diversas cátedras en el Alma Mater de la capital castellana, ganando la de Instituía 
moderna el 10 de noviembre de 1762 ; la de Instituía más antigua, el 24 de diciembre de 1763 y,

40finalmente, la de Código moderna, el 21 de agosto de 1765 .

En 1766 fue designado Procurador general del común por la Justicia y regimiento de la ciudad 
de Valladolid, y ese mismo año el Consejo de Castilla le propuso para la plaza de Fiscal de la Audien­
cia de Oviedo; como refiere Palau , citando a Alcocer, es autor de un Memorial en defensa de las 
regalías, e impreso en Valladolid en 1776 . Quizás por el prestigio alcanzado en la profesión de

hasta 1780; Juez Corregidor, entre 1775 y 1779; Secretario de Causas, desde 1778 hasta 1781; Juez adjunto 
desde 1777 hasta 1782, sin olvidar el año 1775; Contador de Hacienda en 1778; Provisor del Obispado, sede 
vacante, en 1778 y, finalmente, Procurador del Clero, sin interrupción desde 1776 hasta 1782. Este último año 
citado falleció nuestro Provisor en la ciudad de León, el 7 de diciembre, sábado: «hodie D. D. Antonius Navarro 
migravit e vita hora nona noctis», sepultándosele el día 9, inmediato posterior: «hodie D. D. Antonius fuit 
sepultus in capella B. M. V. vulgo del Dado et coram Beati Ildefonsi archiepiscopi toletani».

38. Cf. M. Alcocer y Martínez, Historia de la Universidad de Valladolid. Expedientes de provisiones de 
cátedras (Valladolid 1930) 213. En esta cátedra vino a sustituier, una vez concluyó su trienio, a D. Pedro Pablo 
Montenegro, y resultó como único opositor a la vacante.

39. Cf. M. Alcocer Martínez, op. cit., pág. 230. La vacante se produjo por el ascenso de D. Pedro Pablo 
Montenegro a la cátedra de Código más moderno,

40. Por el ascenso de D. Baltasar de Lorenzana y Ceballos a la cátedra de Volumen, el Consejo de 
Castilla proveyó la vacante en D. Pedro de Piña, en virtud de la Real Provisión citada. Cf. M. Alcocer Martínez, 
op. cit., págs. 248 y 404; id., Historia de la Universidad de Valladolid. Bio-bibliografías de teólogos notables 
(Valladolid 1930) 404.

41. A. Palau y Dulcet, Manual del librero hispanoamericano, t. XIII, Pérez-Por (Barcelona 1961) 268 
col. a: «Memorial de Su Magestad en defensa de su Real patrimonio y de sus fidelísimos vasallos, común y 
vecinos pobres de Valladolid, Valladolid 1676 (sic)».

42. M. Alcocer y Martínez, Catálogo razonado de obras impresas en Valladolid 1481-1800 (Valladolid 
1926) n° 1.974: «Memorial a Su Magestad en defensa de su Real patrimonio y de sus fidelísimos vasallos, 
común y vecinos pobres de Valladolid y de sus respetables estados Eclesiástico, Secular y Regular, Noble y 
Plebeyo y de el derecho de gentes y libertad natural de comprar y vender y de los cinco gremios mayores y 
quarenta y quatro menores y de los Estudiantes, litigantes, transeúntes, comerciantes y no comerciantes. Natu
rales del Reyno y Extrangeros y de la Ciudad, sus Regalías, las del Ayuntamiento y su Corregidor e intendente 
y Audiencia de fieles y de las de la Junta que se celebra en la Posada del M. R. Presidente de dicha Chancilleria,

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 7 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



292

abogado y la publicación de este manifiesto, se le promovió a un empleo en el Tribunal asturiano, y 
en ese oficio se encontraba el año 1769, con ocasión de la convocatoria del Sínodo.

La referencia textual a uno de los preceptos de las XII Tablas aparece en el punto contradicto­
rio que surgió entre el Obispo ovetense y los representantes del cabildo y clero, de una parte, y el 
parecer del Fiscal de la Audiencia conjuntamente con el Procurador general del Principado, de la 
otra, respecto de la «obligatoriedad» de destinar por los herederos unas ciertas sumas parte en dinero 
y parte en especie, para sufragios del difunto.

El carácter vinculante de esta normativa repugnaba al Fiscal de la Audiencia de Asturias, quien 
no duda en argumentar desde los principios del Derecho Natural, Universal y de Gentes, como se 
entendían en el siglo XVIII, y que van a general una disciplina autónoma en las Facultades de Dere­
cho al caer el siglo de las Luces . El fundamento de la normativa canónica se encontraba en el 
«presupuesto» derecho consuetudinario, como refiere Piña y Mazo, envuelve, en ocasiones, «unos 
raros medios, y modos de agraviar a la authoridad zivil, a la causa común, y a los vasallos de Su 
Majestad, puesto que son vidriosissimos los precisos requisitos para introducir una costumbre legiti­
ma».

Para destruir su validez, no deja de señalar el catedrático vallisoletano la proximidad entre el 
derecho consuetudinario y el abuso; en su opinión: «el tiempo la injusta tolerancia, los echos no 
disputados jamas, no pueden elevarse a reglas de las acciones y voluntad de quien puede impugnar la 
corruptela. En descubriéndose, que en la substancia y en el fondo es abuso, la decantada costumbre, 
quanto mas imbeterada, se hace mas digna de que se la quite del medio; pues no merece el renombre 
de estilo, una practica de nudo echo, nada razonable y contra derecho, menos vien introducida en un 
Tribunal particular, y aunque lo sea en otros muchos».

Es un axioma jurídico indiscutido que la norma jurídica tiene que adaptarse a la sociedad en 
cada momento de su vigencia, para que pueda cumplir con su finalidad, y este planteamiento es 
recogido paladinamente por Piña y Mazo:

«Las Leyes santissimas a el nacer, si no se acomodan a las circunstancias del dia comienzan a 
ser nocivas a el estado y a el govierno; como que se mudan con la variedad de los tiempos, es forzoso 
alterarlas, es inevitable abolirías; Los privilegios, que a el tiempo de su concesión fueron útiles, si 
empiezan a ser dañosos, es imprescindible el romperlos, es menester derogarlos:

Puesto que quando la República se descubre perxudicada, y en vez de lograr una perfecta 
felicidad, resvala por instantes hacia un estado deplorable, es preciso hacer por salvarla. Porque 
como el obgeto de las Leyes políticas es promober la común Zivil prosperidad, es justo, se retiren sus 
fuerzas, y calmen sus efectos siempre que de su duración hayan de resaltar incombenientes de bulto, 
pues de lo contrario no serian gradas para ascender a la temporal felicidad, sino escalones para 
caber, lo que con mas fuerte razón contribuye para no tolerar mas los abusos».

Con esta perspectiva presenta un elenco de protestas sobre aquellos puntos que considera per­
judiciales a la potestad política, reconociendo la capacidad normativa del Prelado, si bien recordando 
sus limitaciones, y defendiendo la autoridad política en cuanto a los asuntos temporales y sin discri­
minación de destinatarios, proclamando claramente un dualismo en cuanto a la atribución divina de 
los poderes en este mundo, a saber, el espiritual en el Papa y el temporal en el Rey:

contra las Ordenanzas obtenidas por algunos comerciantes de los cinco Gremios Mayores y perjuicios genera
les que están causando. Escríbele el Licenciado D.... Abogado de los dos Ilustres Colegios de Madrid y Valla- 
dolid y Cathedratico de Codigo de su Real Universidad». Señala Alcocer: «No tiene pié de imprenta, pero 
debemos atenernos a la data de las diligencias que todas ellas están fechadas en Valladolid en 1766».

43. Vid. L. Rodríguez Ennes, El Derecho romano ante la reforma de los estudios jurídicos en el siglo de 
las Luces. Texto mecanografiado. Este romanista explica las causas de la decadencia del estudio de la normativa 
romana en ese momento y la tarea de renovación emprendida.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 8 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



293

«Para hacer Leyes, no vasta el celo: no es suficiente la voluntad, ni la razón de combeniencia: 
son necesarios simultáneamente para egecutarlas, los estremos de voluntad, potestad jurisdiccional 
y modo; pues no todo lo que conduce a el obgeto del encargo, está vajo la potestad del oficio: La que 
Dios confio a la Yglesia no es de este mundo, y asi sera incompetente en lo que obrare fuera de su 
esfera espiritual, en cuya linea es privativa. Por el contrario, en los asuntos temporales y pertene
cientes a el govierno Zivil, es privativa la potestad política del Rey y sus Magistrados.

Hambas potestades las distinguió Dios con actos, y oficios propios, de manera que cada una 
sea suprema en su genero, e independiente la una de la otra. Esta vien, que las dos se ausilien en lo 
que toque respective a cada una, y combenga a la dirección de su felicidad, pero a el mismo paso, 
que es tan justo, observar los limites de su esfera, no lo es menos, reconozca cada una la authoridad 
del ausilio; lo demas es confundir lo eclesiástico y lo profano.

En la policía y actos esternas de la Yglesia tiene lugar y entrada la authoridad o protección 
del Soverano respective, como conocimiento y jurisdicción yncontextable sobre posesorios veneficíales, 
y de otras materias espirituales por la temporalidad que reluce en las questiones de echo:

Los reglamentos, extablecimientos y conservación de los medios con que se puede aspirar a la 
felicidad temporal de los vasallos de Su Majestad en común y en particular, competen privativamente 
a su potestad suprema, como tanvien la legislación expecifica de qualquiera modo acomodado y a 
proposito para la misma unibersal prosperidad. Tanto, que seria ilegitima, y abusiva qualquiera 
otra mano, que no siendo la del Rey, solicitase abrrogarse tal facultad dentro de sus Dominios.

El fundamento potissimo, por qué de ningún modo se debe permitir a el Eclesiástico conocer 
de la unbiersal subcesion de Mayorazgos, Aniversarios ad instar de ellos, o sin esta qualidad, de las 
facultades testamentarias, solennidades necesarias de los testamentos, su apertura y publicación, es 
y se cifra en que, con notoriedad, iguales providencias son modos y medios imbentados y mandados 
observar por solo la authoridad política, como que se terminan y dirigen a el vienestar unibersal del 
Cuerpo de la Monarchia.

Lo mismo subcede en las ordenanzas de los pueblos y su policio, tasa de pan, aranzeles gene
rales, unibersal prohivicion de caza y pesca y de armas; contratos y otras cosas semejantes. Y asi, a 
el modo, que si alguno imbestido del carácter de Catholico, y miembro de la Yglesia, negase la 
obediencia a el Papa en lo espiritual, seria verdadero sedicioso y rebelde, pues venia a pretender 
independencia de la caveza visible de la Yglesia, no podiendo esperar de la authoridad zivil, las 
reglas de su creencia, ni la dirección de sus acciones al fin sobrenatural de su salvación y eterna 
felicidad:

De la propia suerte, quien con el carácter de subdito, y vasallo de Su Majestad le negase la 
ovediencia en lo temporal respectivo a la general dirección de las acciones de sus vasallos a el fin 
temporal de la unibersal felicidad Zivil, cometería delito de revelion; pues solicitava portarse como 
libre e independente de su caveza visible política, no pudiendo esperar las reglas generales de su 
dirección a el fin temporal de la felicidad zivil, ni recivirlas de otra mano, que de la de Su Majestad. 
Porque se constituiría en una anarchia y acefalismo, queriendo vivir en sus Dominios Ubérrimamente, 
y a su arvitrio, sin caveza y sin director con positiva repugnancia y esencial contrariedad del carácter 
del vasallo.

De aquí nace, lo sean de Su Majestad los Eclesiásticos de su Monarchia, miembros del Cuerpo 
Político e individuos de la sociedad Zivil, y por lo mismo como Ciudadanos gozan y disfrutan quantas 
utilidades resultan de la qualidad de tales, sin que se les pueda obscurecer lo que por leyes generales 
del Reyno se concede a los Seculares, mientras la materia no sea opuesta a un estado tan sagrado:

El Sumo Pontífice, ni tiene ni quiere el concepto de Caveza política de esta Monarchia; lo 
concedió Dios tan sola única y privativamente a el Rey; por lo mismo de ser este y su potestad 
suprema absoluta e ilimitada para dirigir las acciones de sus vasallos a el fin natural de su felicidad 
Zivil, para quanto pueda conotar, en general, a hacerlos naturalmente felices, es preciso reconocer 
en sus mismas Reales manos un supremo legislativo poder, como excelencia la mayor, y las mas 
esencial de su soverania».

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 9 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



2 9 4

Concluye el Fiscal sus premisas justificando la potestad legislativa del Rey y su obligatoriedad 
para todos los súbditos:

«Las Leyes son puramente otras tantas reglas del bien obrar, unos aranceles, que regulan la 
equidad y la justicia de las acciones, unos modelos, a que deven ajustarse en el Reyno las partes 
integrales, que le componen, para que se pueda asegurar la perfección del todo. Confesar a Su 
Majestad la suprema potestad de governar y dirigir; y negarle la de dar leyes, y hacer observar las 
reglas, con que deve procederse a su execucion y cumplimiento, seria una implicancia manifiesta, 
con que se desarmaría el govierno de todo el uniberso.

Vasallos sin Rey, Rey sin suprema potestad política, suprema potestad política sin authoridad 
para dar Leyes; Leyes sin fuerza para extablecer penas adequadas a las diversas qualidades de los 
vasallos y penas atemperadas a esas mismas qualidades, sin poder llegar a su execucion, es una 
cadena y eslabón de intolerables contradicciones y absurdos:

Sentados estos fundamentos, proposiciones é irrefragables principios, que por tales les an 
reconcido y confesado Autores sapientissimos y eruditissimos Ministros del Consexo Supremo y de 
otros, y que es contra toda justicia, razón y equidad, y caso metaphisico, querer nazcan derechos, 
perdiendo de vista los abusos».

Dejando a un lado las protestas sobre las normas sinodales relativas a paradas o puestos; bailes 
que se consideraban irreverentes o inmorales; asistencia a romerías; regulación de las cofradías de 
legos, prohibición de transpasar obras de Iglesia por parte de los adjudicatarios en los concursos; 
libre circulación de hechiceros o saludadores, o la realización de inventarios de los bienes del clérigo 
fallecido en relación con los libros parroquiales, por entender que son disposiciones contrarias a la 
exclusiva competencia de la potestad política y que con ellas se agraviaba la autoridad civil, puesto 
que esos decretos sinodales se referían a cosas notoriamente profanas, y temporales, el Fiscal, en 
cuanto representante del poder regio que le nombró por su procurador en el Sínodo, no duda en 
sostener su punto de vista, reclamando las cuestiones de competencia y validez de las Regalías, cuya 
transgresión sostiene que sería grave, indistintamente de la cuantía del litigio:

«A el Eclesiástico le resisten los Sagrados Cánones e impiden la ingerencia en lo político; 
porque de quantas regalías brillan en el Cetro, y guarnecen la preciosissima Corona del Rey, la 
piedra angular, y vasa principalissima, es la jurisdicción; no se admite parvidad de materia en las 
correspondientes a su soverania.

Un qualquiera derecho privado y de ningunas consequencias, un limitado vinculo, una subcesion 
testamentaria, qualquiera posesión, un leve despojo, un contrato, y una deuda, de corta entidad, se 
riñe con ardor entre los litigantes.

Los Fiscales de Su Majestad por el estrechissimo encargo de su oficio disputan con el mayor 
empeño la competencia, que se ofrece entre dos Jueces Reales, para que se haga mérito de aquellos 
fundamentos, que adoptan en favor de cada uno respective, haciendo valer las razones, que según su 
leal entender conceptúan por mas poderosas.

Con este mismo areglo y proporción deciden los Tribunales superiores, lo que regulan por mas 
justo, saviendo, que la Real Jurisdicción es una y toda del Rey, y que versa tan sola y únicamente la 
diferencia en sus Economos y Administradores.

Los Capítulos Sinodales, se dirigen a dar Reglas para lo futuro; tienen tracto subcesivo en las 
consequencias: el que se concivan con claridad, y sin confusión, para evitar en adelante ruidosas 
competencias, precaver el perxuicio de la Regalía y dispendio de los vasallos de Su Majestad respec
tive, no me pareció asunto de tan corta entidad, que lo deviese posponer, y mas en fuerza de lo que 
acjui me a demostrado la esperiencia».

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 10 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



295

De todas ellas nos interesa fijarnos brevemente en su específico argumento relativo a la obliga­
toriedad del oficio de tercero día y cabo de año, con sus respectivas ofrendas. He aquí el texto apro­
bado en el Sínodo:

Titulo 5o. De CONSUETUDINE: In marg.: «Entierro y exequias de costumbre, y ofrendas 
acostumbradas. Capitulo 24. Cau. 13. q. 2 nullus Presbiterorum 7. disc.44. Cap.42

30. Por quanto nos hallamos bien informado, no solo por relaciones juradas de los Curas y 
Arziprestes de este nuestro Obispado, sino también por nuestros Juezes, Visitadores, y otras perso
nas imparciales de toda experiencia, y conocimiento que las funciones funerales, y exequias, que de 
loable antiquísima costumbre se celebran en este dicho Obispado, (fuera del Arzedianato de 
Benavente) por los difuntos, no pobres, son a lo menos los tres oficios de entierro, tercero día, y cabo 
de año, y en cada uno su ofrenda de pan, vino, carne o cera, y ademas la que llaman Dominical; y en 
muchas Parroquias estilan dos, o tres oficios mas, también con sus ofrendas: Por tanto, y para evitar 
en lo succesivo toda discordia, y Pleytos en dicho asunto, y que ni a las Animas de los expresados 
difuntos se las perjudique en los enunciados sufragios// ni a los Ministros de las Yglesias, y otros 
interesados se les defraude de lo que legítimamente deben percibir, y con atención, y en conformidad 
de lo prevenido por derecho en semejantes casos, declaramos desde luego por precisas en esta 
Diócesis, (fuera del mencionado Arcedianato de Benavente) (sic) y en los casos ocurrentes las tres 
referidas funciones de Exequias, con su ofrenda cada una, y ademas la Dominical con el equitativo 
estipendio, que se asignará en el Arancél, reduciéndolas a dinero por los motivos que allí se dirán: 
e igualmente declaramos por forzosas, según lo sean de costumbre las oblaciones, u ofertas, que en 
muchas Parroquias y aun en las mas de este Obispado se adeudan en las Pasquas, o alguna de ellas, 
u otras festividades, y día de los difuntos, por los respectivos feligreses, según que con mas 
especificación se expresará en el Titulo de oblationibus.»

Complementando esta normativa, se aprobó en otra sesión sinodal, el decreto en materia de 
oblaciones ínter vivos, que respondía al mismo criterio de precepto eclesiástico e ineludible cumpli­
miento por parte de los diocesanos, como base indispensable para asegurar por esta vía el sustento 
del clero, contribuyendo eficazmente a generar la suma establecida por el Arancel que se aprobó 
después de que se concluyeron las sesiones:

Constitución 64

«64. Y atendiendo a la notoria, inconcusa, loable costumbre antiquísima ó immemorial; que 
hay, y se observa en muchos Pueblos, y Parroquias de este Obispado de ofrecer los vecinos de ellas 
las Pasquas del año, y día de los finados en las Yglesias Parroquiales, algunas especies de dinero, 
pan, vino, cera etc. en quota fixa/ cuya costumbre está aprobada por Derecho Canónico, y Real 
Santos Padres, y Concilios; mandamos se observe, y guarde donde la haya inviolable, y religiosa
mente con apercivimiento que de lo contrario procederemos contra los omisos; conforme a derecho 
en los casos ocurrentes: Y prevenimos que dichas ofertas, y las que llevamos tasadas en dinero en los 
respectivos funerales, se haian de repartir entre los partícipes, que lo han sido hasta ahora por la 
misma costumbre antiquada, y según ella.»

Pifia y Mazo observa que mediante la normativa sinodal se trata de hacer forzosos, además de 
la función del dia del entierro, la que se calificaba como «oficio de tercero dia, y cavo de año, y 
precisas en todas tres, las oblaciones u ofrendas, reduciéndolas a dinero, como las dominicales de 
todo el afio. Ygualmente extablece, como precisas las oblaciones, que llaman de Pascuas, y que en 
ellas, y otras festividades se adeuden por los respectivos feligreses, queriendo se paguen según cos­
tumbre de cada pueblo, y se repartan entre los pretendidos interesados».

Delimitado así el alcance de esos preceptos no duda el catedrático de Código de Valladolid en 
presentar su contradicción, con el respaldo del procurador general del Principado, al entender que 
todas estas, salvo la de entierro, debían ser voluntarias. Su argumentación es muy simple y deriva de 
un triple fundamento: en primer lugar, denuncia la irregular conducta del secretario del Sínodo, que 
no incluyó esta protesta inicialmente en las Actas sinodales, a pesar de que se la entregó por escrito 
nuestro Fiscal; en segundo lugar, se basa en un doble punto de vista, contrario al aludido derecho

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 11 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



2 9 6

consuetudinario, que viene derivado de la razón natural y del derecho positivo, antiguo y moderno, 
secular y eclesial, público y privado; y, en tercer lugar, de la penuria económica que padecen los 
asturianos que debían sufragarlas:

«Pues pretender hacerlas forzosas, es contra el derecho, y livertad natural, tan recomendada 
en la materia de testamentos, y contra el derecho publico, y espíritu de las Leyes Reales, que no 
sufrían dependiesen de ageno arvitrio las ultimas voluntades, y resistían todo genero de coacción. 
Mayormente, quando si esto se tolerase, entre otras perniciosas consequencias, se verificaría, en 
unos casos, quedar privados de sus legítimos créditos, los verdaderos acrehedores; en otros, el que 
los inocentes, y no ligados con la mas pequeña obligación, por no padecer el sonrrojo de descubrir 
la insolvencia de sus Padres, o parientes, dejarían de repetir lo indevidamente cobrado y exigido de 
los vienes de estos con el sobrescrito del pretenso oficio de tercero dia y cavo de año.

Pero se desvaneze, puesto que ya, (según opinan algunos) provengan las facultades testamen
tarias, del Derecho natural, no cave costumbre contra el, o (como piensan otros) desciendan del 
Derecho de gentes; por ser inmutable, y del mayor respeto; o ya, porque en quanto a la forma, y 
solennidades dependan en España, del Derecho positivo Regio, por ser un verdadero extablecimiento, 
medio y modo introducido, y mandado observar por su Supremo Legislador en favor de los parien
tes, y conservación de los vienes dentro de las familias. Por ue socorridas estas se vincula la prospe
ridad publica del Estado, que consiste en la distribución de las haciendas entre los vasallos de 
manera, que la pobreza no les oprima, ni con ellas se lucren aquellos, a quienes el verdadero dueño, 
no tuvo voluntad de dejarlas. Pues en el interes mutuo de los que a enlazado entre si la naturaleza, se 
embuelve el publico veneficio de la patria, que es uno de los primeros obgetos de la Soverania, y a 
que deve rendirse qualquiera otra utilidad privada;

Agregase a esto, que hasta los Autores estrangeros y entre ellos el Febret firman, que las 
ultimas voluntades, componen una parte del Derecho publico; lo que se robustece, con aquel altísimo 
principio: publice enim interfuit, suprema hominum juditia exitum habere; y en todo este punto, 
compete notoriamente a la potestad política, tan favorecido siempre en todos tiempos, y partes, que 
el oponerse a este Derecho Publico de la sociedad zivil de los hombres, seria ponerlo todo en confusión. 
Especialmente quando el universal consentimiento de los Doctores Jurisconsultos y Canonistas, los 
mas ilustrados, aseguran en virtud de las mas decretorias declaraciones divinas, que aun a el Papa 
no le compete potestad alguna en las materias profanas y temporales, pertenecientes a los Reyes; y 
que permitir a el Eclesiástico la ingerencia en ellas, seria una confusión del vaculo espiritual, y del 
cetro del Principado, y del Sazerdocio:

Pues, como se le podra tolerar a el Prelado, se entrometa en hacer forzosos oficios de tercero 
dia, cavo de año, ofrendas en ellos, y en las Dominicales? Pero reseca todo escrúpulo, el que en el 
mismo instante en que muere el hombre, pereda la vida, el dominio, y posesión de quanto le pertenecía; 
y como no podía embarazar este acahecimiento con una disposición anticipada, por referirse su 
execucion a un tiempo inhavil, forzosamente havian de quedar sus vienes en una indispensable va
cante, y sugetos a la ocupación del primero, que llegase.

Como esto hera tan contrario a la razón natural, y a el mejor extablecimiento de la vida Zivil, 
porque acaso, y sin acaso, no se encontraría, quien pensase en adquirir, ni en mantener lo que 
después de su fallecimiento, podía venir a parar en su mayor enemigo, los hombres mismos, por un 
unibersal asenso, promovieron la libertad de testar, y proveher en vida, lo que después de muertos 
devia de executarse con su hacienda:

Por el mismo general, y natural consentimiento tubieron a vien, circunscrivir esta facultad a 
determinadas reglas, fundadas sobre la propensión, que se deve profesar a los parientes, mirando

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 12 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



297

como nativo, el deseo de todo hombre para que su herencia recayese en sus descendientes, y en su 
falta, en los mas propinquos; y a esto conota aquel altísimo principio de la Ley de las 12 Tablas uti 
quisque legasset suae rei, ita jus esto :

Pues siendo regular, falleciesen muchos sin providenciar de sus cosas; sobre iguales reglas de 
parentesco, y amor, extablecieron el modo y grados de subcesion ab intestato supliendo por este 
medio, la desidia de los que morian desprevenidos. No obstante, que semejantes disposiciones se 
sobstenian sobre tan solida razón natural, principió la malicia de los hombres a pervertirles, de 
suerte que subcesivamente todos los pueblos comenzaron a formar Leyes peculiares, para cortar el 
paso a las corruptelas e iniquidades, que de cada pays enseñava la esperiencia.

Los Romanos, como mas instruydos y cultivados, formaron aquellas reglas, que aun conser
van en su Derecho Zivil y las hicieron observar en toda la extensión de sus Dominios; y como están 
llenas de justicia, y equidad, es mui verosímil que mientras permaneció la obligación a su vigorosa 
observancia, fuesen menos las iniquidades, y ususpaciones que havia en tales materias:

Cayó el Ymperio Romano, y estableciendo cada nación República separada, con Jueces, Gefes, 
y Soveranos a su modo, decayeron de su authoridad las mismas Leyes Romanas, como de su fuerza, 
y uso, y cada dueño territorial, abusando de su potestad, principió a mezclarse en la materia 
prevaliéndose las mas veces, de una libertad criminosa. De aqui nació, el que en las épocas mas 
abanzadas, en que con el cultivo del Evangelio se traslucia mas vien la torpeza de la avaricia, y por 
otra parte, en los Eclesiásticos relucia vivissimo el carácter de Padres, Pastores y Religiosissimos 
arvitros de todas las controversias de los primitivos christianos, asi por los Prelados en particular, 
como congregados en sus Concilios Provinciales, se empezase a mirar el punto de testamentos y 
abintestatos, como de la mayor entidad y en que se atravesava la piadosissima reflexión de favorecer 
a los muertos, que por si mismos no podían defenderse contra los insultos de los vivos:

En la mayor parte de la Europa, y en la materia de la libertad de testar, y de las haciendas de 
los difuntos, subió a el ultimo grado de la estravagancia, la anvicion de los dueños temporales legos, 
y aun de los Eclesiásticos. Tanto, que la costumbre corriente de aquellos siglos fue salir a el enquentro 
la Yglesia y los Concilios, a los desordenes públicos irremediables, que se experimentaban, según 
afirma el Padre Thomasino. Pero advierte, que a España jamas llegaron semejantes maldades, ni en 
ella huvo necesidad de que la Yglesia pusiese la mano sobre una materia tan exactamente cuidada 
por sus gloriosissimos Reyes, y defendida con sus Leyes propias.

De modo, que según lo que escrive el mismo Thomasino, es induvitado, que en España nunca 
tubo la Jurisdicción Eclesiástica, authoridad alguna, sobre los testamentos, y abintestatos, que se 
miden, regulan, y deciden por las Leyes del Reyno, que miran con el mayor amor, la libertad de 
testar, el derecho de sangre (que tiene a su favor la naturaleza y la Escritura) y la predilección de los 
mismos testadores:

44. XII Tabulae. Tabula V. 3. «UTI LEGASSIT SUPER PECUNIA TUTELAVE SUAE REI, ITA IUS 
ESTO». En Gai Institutiones II, 224, se refiere la expresión más simple, que es la que cita Pifia y Mazo, y recoge 
la libertad de disponer del patrimonio, fundamentalmente a través del legado, sin indicar la diferencia entre 
familia y pecunia, ni aludir a la tutela: (Ad legem Falcidiam.) «Sed olim quidem licebat totum patrimonium 
legatis atque libertatibus erogare nec quicquam heredi relinquere praeterquam inane nomen heredis; idque lex 
XII tabularum permitiere videbatur, qua cavetur, ut quod quisque de re sua testatus esset, id ratum haberetur, his 
verbis UTI LEGASSIT SUAE REI, ITA IUS ESTO...». Recientemente se han impreso en nuestro país dos tra
ducciones del texto de las XII Tablas, una del prof. Mojer, Ruiz Castellanos y Rascón. El prof. Ruiz Castellanos 
recoge la bibliografía más actual del comentario a estos preceptos en sus principales controversias, incluyendo 
las lingüísticas que ya recogió con gran fundamento el P. Guillén. Vid. por todos, A. Magdelain, Les mots legare 
et heres dans la loi des XII Tables, en Hommages a R. Schilling (París 1983) 159-173 y en Ius Imperium 
Auctoritas. Etudes de Droit Romain (Roma 1990) 659-677, especialmente págs. 666-668; J. Gaudemet, Uti 
legassit... (Tab. V. 3), en Hommages a R. Schilling (París 1983) 109-115; E. Ferenczi, Uti legassit... ita ius esto, 
en Oikoumene 1 (1976) 173-183.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 13 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



298

Pudieran servir de desengaño entre otras Leyes Reales, sobre el punto de abintestatos, las 
Cédulas reales de 2 de Febrero, y 9 de Octubre de 1766 restituyendo a las Justicias ordinarias el 
conocimiento de los vienes, que dejan los que fallecen abintestato, y para que ningún Juez pueda 
disponer del quinto de ellos, ni hacer Ymbentario. Dándose consiguiente por el pie, los abusos, que 
se iban introduciendo, con perxuicio de los vasallos de Su Majestad: de los herederos legítimos, de 
la recta administración de Justicia, de la buena armonía, y tranquilidad publica, y sin que personas 
eclesiásticas se pudiesen mezclar en una Judicatura, del todo temporal, ni turbar asi el conocimien
to que de tales negocios y vienes toca a las Justicias ordinarias, y a las Audiencias y Chancillerias, 
sin embargo de qualesquiera estilos, usos, y costumbres contrarias, aunque sean immemoriales, 
como opuestas a razón y derecho.

De estos antecedentes, se infiere, dever ser facultativo y liberrrimo a los testadores disponer 
el oficio de tercero dia, cavo de año, ofrendas en ellos y las Dominicales siempre que quieran, sin la 
coacción y necesidad, que la Sinodal previene, deviendose circunscrivir a la función del dia del 
entierro, y a una ofrenda forzosa en el, aunque voluntaria en la calidad o especie, y en la cantidad o 
quota; y esta partible o no partible entre el Cura y demas que dizen interesados, como hasta aqui, 
según el presentido respectivo estilo de cada Parroquia.

In marg.: Sobre Oblaciones de Pascuas, y otras festividades.

Por lo que respecta a las oblaciones de Pascuas, y demas dias festivos, en que se dize haberse 
acostumbrado hacer y deber ser voluntarias, parece se combence, de que haviendose disputado en 
este Tribunal Eclesiástico un pleito reñidissimo desde 31 de Henero de 1760. entre el Cura de San 
Martin de Balledor, y entre Don Joseph y Don Fernando Balledor, sus parroquianos, sobre paga de 
ofrendas del dia de los Difuntos, y con una prueva vestida al parecer, con semblante de una verdade
ra immemorial, en razón de la acostumbrada satisfacción de tres o quatro panes, medio Carnero, 
una cañada de vino y una vela de cera, de quarteron: Aunque el actual Provisor, (D. Antonio Nava
rro Alonso y Niño) por su sentencia de 15 de Junio de 761. condenó a su paga, a los zitados Don 
Joseph y Don Fernando Balledor, tanvien es publico, que haviendo apelado estos a la Nunciatura se 
revocó en ella, declarando deber ser voluntarias tales ofrendas, y a proporción de lo que dictase la 
piadosa devoción de los Fieles:

Sobre este exemplar de Tribunal Superior, discutido por todos los ápices de derecho, y de que 
no podía alegar ignorancia el Prelado, a el tiempo del sínodo, hay la poderosissima razón de hallar
se en el Principado repetidos testamentos, en que sus authores en uso de su derecho y libertad natu
ral, an prevenido sufragios a su voluntad, y las ofrendas, que respectivamente se les an de llevar, en 
determinados dias:

Todo el empeño de la Sinodal, para hacer forzosas semejantes oblaciones, se fundamenta, con 
una aserta costumbre, immemorial, (que se destruye, por lo cjue ya va insinuado) con la Ley de 
Partida, diferentes textos Canónicos, y Santos Padres que supone ir conformes en ser laudable seme
jante costumbre, y en poderse exigir y obligar a la paga de tales ofrendas, negándose a la 
administración de Sacramentos:

Siendo preciso el distinguir de tiempos, para conciliar los derechos, aun permitido sin perxuicio 
de la verdad, fuese cierto quanto se pondera en el Capitulo, se satisface con que en el presente 
Sínodo, se señala la congrua competente, a los Ministros de la Yglesia; de forma que aunque en otro 
sisthema Ituvieran sido necesarias, como para su congrua sustentación iguales oblaciones, dejarían 
de ser precisas en el presente, por/ que como materia alimentaria, estaría sugeta a la regular variación 
de las circunstancias ocurrentes:

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 14 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



29 9

Sobre el punto de ofrendas pudiera hacerse una prolixa digresión por la copia de Autores que 
hablan de el, y especialmente el zitado Thomasino, con areglo a la serie, de sus épocas y tiempos :

Pero donde esta obligación de los fieles de Asturias a semejante prestación? donde la de los 
pueblos para igual paga? por donde consta la pretendida costumbre? de donde aparece su uniformi
dad? de donde resalta la necesidad de tales ofrendas? y quando resultase asi, como se a de imputar 
a culpa de los seculares, el que las rentas eclesiasticasjle este ovispado, no tengan aquella distribución, 
adoptada en todas las demas Provincias de España? .

Por que aunque los fieles en algunas festividades suelen ofrecer diferentes cosas a sus Pasto
res, no hay fundamento alguno para persuadir, que esta costumbre se haya introducido con animo de 
obligarse. Antes vien se colige todo lo contrario del propio nombre de la oblación u ofrenda, y de la 
naturaleza de ella, (que deve ser ultrónea y espontánea) como tanvien del espíritu y animo intimo de 
los fieles:

Por que ninguno por Religioso, que sea, perxudica a su espíritu y religiosidad, en omitir las 
citadas ofrendas, aun en las mayores festividades, y asi ni los Parrochos, ni Prelados, suelen obligar 
a los Fieles a la paga de oblaciones, que deven ser libres, sin que Ley alguna, ni costumbre les 
precise a ello, según el mismo Concina, a reserva, de que sea una costumbre, firmada con largo 
tiempo, y actos uniformes, y que los Pueblos huviesen introducido, con animo de obligarse:

Por que entonces, como costumbre legítimamente introducida, no por modo de voluntaria 
devoción, (que aun no es vastante) si no por modo de Ley que obliga, se deve guardar, como qualquiera 
otra Ley, y en este sentido se deven entender la Ley de partida, Capítulos Canónicos, y Autores que 
hablan de la costumbre;

Pero demas de que en Asturias no la ha havido con semejantes circunstancias, aunque la 
huviera con el lleno de ellas, cesaría en el sisthema del dia, en atención a que en el Sínodo se señala 
a los Parrochos Congrua, como por que por Real Zedula de Su Majestad de 12 de Junio de este año, 
esta mandado asi a los Ordinarios Diocesanos; y se esta tratando de hacer lo mismo con los Cura
tos, que son de su Real Patronato, por cuya razón di quenta a la Camara de 284 veneficios Simples 
y Curados, que por de igual clase reclamó el Señor Rey Don Phelipe quinto en el año de 1735:

A mayor abundamiento, iban subiendo a lo sumo los abusos en las ofrendas, y los vasallos 
seculares de Su Majestad experimentavan el agravio de que los Prestameros arrendatarios de ellas, 
y de los Diezmos, no contentos con haber puesto, como un cerco, al Principado vendiendo los granos 
a los mas excesivos precios, increpaban algunos a los mismos oferentes y les sonrrojavan con la 
calidad de las oblaciones:

45. «Es verdad, que en la Ley antigua jugavan los capítulos del Exodo y Números, para hacer forzosas 
las ofrendas; entonces Itera de precepto su paga; pero en la Ley de gracia, no hay precepto Eclesiástico alguno, 
que obligue a los fieles a la prestación de semejantes ofrendas; cesaron ya, aquellos ceremoniales. Entre otros 
muchos Doctores se uniforman con estas proposiciones Santo Thomas, y los Sanpientissimos Padres Dominica
nos Soto y Concina, y este añade, esplicando eruditamente a el Santo, que en los Sagrados Cánones no se 
enquentra mandato alguno, que obligue a la exivicion de oblaciones: Distingue el Santo las especies de estas; y 
continuando con las necesarias, que se deven para congrua substentacion de los Ministros de la Yglesia, y con 
las que descienden, de una verdadera legitima costumbre (de las que habla la Ley de partida) (sic) y en esta 
hipótesi afirma, aun, son voluntarias, en quanto a la calidad, y cantidad; en lo que concuerdan los Padres Soto 
y Concina. Zita este y se hace cargo de los Textos Canónicos, que parece, dan a entender lo contrario; pero 
responde, se deben entender, del caso en que los Parrochos, no tengan con que mantenerse, ó de el en que los 
fieles por una larga costumbre, se hayan ligado con la obligación de tal paga.»

46. «Prosigue el Concina, esplicando a Santo Thomas, y excita en proprios términos la question del dia, 
promovida entre Theologos y Canonistas, sobre si las oblaciones acostumbradas a darse en las grandes 
solennidades, podran exigirse a los feligreses. Y contra el Barbosa, Azor, Hostiense, Diego Covarruvias, y otros 
Canonistas, afirma que la sentencia mas común y verdadera, es la negativa, y no estar obligados a su presta
ción.»

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 15 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



3 0 0

De estos antecedentes se infiere por consequencia, deber ser estas voluntarias, y mas quando 
hay otros Autores que las gradúan, por actos facultativos, y las aplican todas a los Parrochos como 
ofrecidas en su obsequio por los Fieles, por el cuidado del culto divino, administración de Sacra
mentos, y el celo de sepultar a los Difuntos:

Aun en esto havia otro abuso no menos reparable; y como no lo ha de ser, Señor, ver que de los 
responsos de los Parrochos, de su sudor, y travajo personal, se hacen participes los Prestameros? 
esta vien se comunique algo a sus Sacristanes ó Ayudantes, en donde huviese la costumbre de percivirlo, 
pero no en el resto de Parroquias. Lo voluntario de tales oblaciones, no solo tiene a su favor los 
fundamentos expendidos hasta aqui, sino que se robustece con otros no menos poderosos; lo dize 
espresamente la Ley 8a. titulo 19. partit. la. el Concilio Toledano del año 1590. que previene, se 
invite a los Legos, para que ofrenden en los dias festivos, pero que no se les obligue .

El Lagunez trahe un lugar lleno, y distingue, o la ofrenda y limosna se a dado por mera facul
tad, voluntad libre, liberalmente, y sin otra causa alguna, ó con respecto de algún servicio, por 
alguna causa, y en recompensa de cosas espirituales. En el primer caso, asegura, que semejantes 
prestaciones, como del todo voluntarias y facultativas, no inducen por repetidas, que sean, costum
bre, posesión, obligación, ni prescripción, aunque medie el favor de causa pia, por que falta el 
animo de obligarse. En el segundo, defiende lo contrario, porque aqui no juega la mera voluntad, 
sino causa recompensativa y reciproca, y como una cierta obligación antidoral y animo de gratitud, 
para la paga; como se verifica en las ofrendas, que se pagan al Parrocho, que administra los Sacra
mentos y otras cosas espirituales:

Pero todo lo opuesto sucede en el Prelado, Cavildo, Comunidades, y Seculares participes en 
los Diezmos, que del mismo modo, que lo an sido, en las mayores porciones de estos, con una clara 
repugnancia de derecho, lo an sido tanvien sin causa alguna recompensativa, ni reciproca, de seme
jantes oblaciones, contra la voluntad de los oferentes, y de los mismos Parrochos, y contra la natu
raleza del travajo personal de estos, y contra el Concilio primero de Braga (por el que quedaron 
aplicadas privativamente a el Clero iguales ofrendas). Pero siendo el sisthema del dia, el de señalar 
congrua competente a los Parrochos, parece justo se gradúen por voluntarias las oblaciones, como 
lo fueron desde que ceso la Ley antigua, y comenzó la de Gracia, y aun podra tener mas combeniencia 
a los mismos Curas, y a los Seculares lo facultativo de ellas».

A pesar de esta argumentación tan minuciosa y fundamentada, con las referencias al Derecho 
romano, Derecho regio, Derecho canónico, Sagrada Escritura, y Doctores más relevantes que habían 
abordado este asunto, con diversos aspectos del conjunto de normas sinodales aprobadas, el Clero 
ovetense se opuso frontalmente a la pretensión del Fiscal de la Audiencia y protestó también la cons­
titución publicada, aunque por causas diferentes, ya que entendía que no se respetaban ni las diversas 
inveteradas costumbres, ni las solemnes concordias entre curas y vecinos, executorias y pacifica 
posesión, en que se hallaba desde tiempo immemorial, de tal modo que con el precepto aprobado se 
abolían unas y otras, y cercenaba una de las principales fuentes de ingresos, que juzgaban indispensa­
bles para el sostenimiento diario del clero, por lo cual resultaban agraviados de forma notoria, se 
producía la incongruidad de sus beneficios y el Rey Carlos III no lograba el fin principal de celebra­
ción del Sínodo, que era la fijación definitiva de un arancel justo, que recompensara al clero de su 
esfuerzo y a los fieles se les aliviase de sus gravosas contribuciones, adoptando una notoria, y profun­
da sumisión a los decretos aprobados,

«Haviendo observado un pasmoso silencio, hasta que por vuestro Fiscal de esta Audiencia se 
protextaron las exequias de tercero día, y oficio de cabo de año; pidiendo se declarasen estas dos 
funciones del todo voluntarias, y solo precisa, o forzosa la indispensable de el entierro, a cuyo tiem
po nos vimos precisados a representar al Sínodo, que sufriendo, como sufríamos la notable rebaja de

47. «A lo mismo alude el texto de la Escriptura; voluntarie sacrificavo tibi: y el Concilio Cavilonense, 
celebrado sub Carolo Magno: ibi animarum salutem inquirere sazerdos debet. non lucra terrena: quoniam fideles 
ad res suas dandas non sunt cogendi, nec circumbeniendi».

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 16 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



301

derechos, que era constante, y resultaba del nuevo Arancel, nunca podía este ser justo, ni equitativo, 
como Vuestra Alteza desea, y previene, si llegase a proveerse dicha voluntariedad// en las dos referi
das funciones, y mucho menos, quedando por el abolidas otras dos, y aun tres mas, que son de 
costumbre en muchas Parroquias, defraudando asimismo a los difuntos de tan recomendables sufra
gios, y particularmente en dichas exequias, y oficio, canonizadas por la universal inconcusa costum
bre, dispuestas, y ordenadas por Nuestra Madre la Yglesia con Ritos determinados, y Misas proprias, 
que nos señala para ellas, y acreditándonos la experiencia, no dexar los que fallecen, por lo común, 
mas Misas en sus testamentos que las debidas, o precisas por sus derechos,\ ni hay que esperar 
promuevan sus herederos, ni encarguen otros voluntarios sufragios, pues para dar cumplimiento a 
los debidos, en alivio de las Almas, cuesta no pocas veces apremiarlos, de que se infiere, que 
dexandolos todos a su arbitrio, habrá de sufrir el Purgatorio inconsiderable dispendio, los Curas 
insoportable desfalco, y los Presbyteros Capellanes suma decadencia en la falta de Misas, y Pitan
zas: Asi confiamos de la Piedad de Vuestra Alteza atienda a estos perjuicios, y a quanto se nos 
damnifica por dicho Arancel, para que en/ todo se observe, y establezca la debida equidad.»

También protestó esta constitución el procurador del Cabildo de la Santa Iglesia Catedral de 
Oviedo, y en un memorial dado en el Consejo de Castilla, recordó que la nueva normativa contrasta­
ría con los textos de la Sagrada Escritura y especialmente con acuerdos existentes con la Santa Sede, 
por lo cual exponen los siguientes fundamentos de su reclamación:

«Fundarse esta (la de contribuir obligatoriamente) en la inmemorial por ser esta constante, 
no disputarse, ni poderse poner en duda; porque no solo presume, sino que también presupone Pri
vilegio, contrato oneroso, y el mejor titulo del mundo para percibir, y cobrar las dos funciones, que 
se abolen, son debidas por los Defuntos, y sus herederos obligados de Justicia a celebrar y cumplir, 
cuyos emolumentos se computan entre los frutos, y rentas del Cabildo, y Clero, como los demas de 
sus Prevendas, y Curatos, y no se pueden disminuir sin authoridad de la Silla Apostólica con lo que 
queda enervada, y desvanecida la protexta Fiscal en quanto a esta particular. Y por lo correspon
diente a las ofertas procede con igualdad, y aun superioridad de razón la pretensión del Cabildo, y 
Clero, y con exclusión de la protexta Fiscal atendiendo al origen, que es de tanto tiempo, que en la 
Ley antigua tuvo principio, según unos, desde Abel, y en opinión de otros, desde Noe. Y en la de 
Gracia tan alto y antiguo, que no se alcanza, ni conoce el principio. Ofrecense por los Fieles a los 
Sacerdotes, como medio entre Dios, y el Pueblo, no fueron en el principio tan libres y facultativas 
como parece por que siempre dixeron, y dicen respecto a Dios, y a sus Ministros en recompensa de su 
Ministerio Espiritual, y con una especie de obligación, y antidoral, que/ con la continuación, uso y 
posesión de mucho tiempo, y mucho mas, si es immemorial, como la presente obligan de Justicia a su 
cumplimiento y también se reputan por frutos, y rentas de los Beneficios, y Prevendas.»

Finalmente, D. Agustín González Pisador, a la vista de los tres alegatos antecedentes, no duda 
en dictaminar de común acuerdo con los representantes del clero y del cabildo catedralicio, tratando 
de desmontar los argumentos aducidos por el Fiscal de la Audiencia, tanto en el plano histórico como 
legal. El Obispo presenta un memorial contrario al punto de vista del Fiscal de la Audiencia, argu­
mentando en tres pilares fundamentales: En primer lugar, por la costumbre inmemorial, sin vicio de 
origen; en segundo lugar, por la escasa relevancia económica de la restricción a la facultad de dispo­
ner y la necesidad ineludible de esos ingresos para la congrua del clero, insustituibles de otro modo, 
y, en tercer lugar, por el apoyo en la normativa canónica relativa a esta materia . En este sentido 
afirma:

«Es indubitable por lo resultante de las relaciones juradas de los Curas, y Arciprestes, que 
con otros informes circunstanciados de personas noticiosas, e imparciales, se han tenido presentes 
la inconcusa, loable antiquísima costumbre, que hay en este obispado, fuera de las Yglesias del 
Arcedianato de Benavente, de celebrarse los funerales, y exequias de los difuntos, a lo menos con los

48. Baste recordar la existencia de un testamento ad pías causas, en el que se exigen dos o tres testigos, 
aparece en el capítulo XI de las Decretales y ejerció una gran influencia en la legislación catalana; ya aparece en 
el C. I. I, 2, 13, equiparado al testamento ordinario.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 17 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



302

tres Oficios, que llaman de entierro, tercero día, y cabo de año, y con cada uno su oferta, ademas de 
la Dominical, en varias especies, reducidas hoy a dinero, con la equidad que se nota en el Arene el: 
Lo segundo estilarse también en muchos Pueblos llevar cada vecino su ofrenda en quota determina
da, Pasquas, y día de Difuntos: Lo 3o que todo el importe de funeral, y exequias forzosas no excede 
de 7. ducados, ni en ellas se nota pompa alguna, pues todo es piadoso, y sufragios de muertos, como 
uno, y otro se advierte en dicho Arancel: Lo 4o que entre las enunciadas 88 y mas parroquias en que 
se observa la expresada antiquísima costumbre, acaso no se encontrará alguna, en que el importe 
del funeral, y exequias de los difuntos, hasta aora usados, no exceda de los referidos 7. ducados, 
pues aunque en alguna otra aparezca ser menos, pero como en estas, suelen tener los Curas de 
costumbre immemorial el derecho, que llaman de Luctuosa, a un vestido del difunto, y otros que se 
notan en el Arencél, y por el quedan abolidos, sin duda excederían también, (si estos quedasen 
existentes) de los dichos 7. ducados: Lo 5o no haverse reconocido hasta aora en la insinuada costum
bre de exequias, principio alguno vicioso; y lo ultimo ser muchos los Curatos de este Obispado en 
que la manutención de sus Curas, pende por la mayor parte de los derechos de funerales, exequias, 
y ofrendas referidas; sin encontrarse arbitrio alguno legal para dotarles por otra vía; de todo lo 
qual parece se infiere la Justicia, y equidad, en que se fundan las citadas constituciones protextadas, 
como mui conformes a derecho canónico en los capítulos 24. Caus. 13. q. 2. nullus Presbyterorum 7. 
dist. 44. ad Apostolicam 42. de simón, a Leyes Reales de estos Reynos, en la 15. titulo 17. Part. 1. y 
en la 9. titulo 19 de la misma partida, a las Doctrinas de Santo Thomas 2.2. question 86. Articulo 1 
de el/ Thomas. tomo 3 vet. et non. discip. part. 3. libro I o. capitulo 73. al numero 5. Amostae. de 
causis piis libro 6. cap. 1. a numero 15. y así qualesquiera ultima voluntad contraria a las insinua
das constituciones se deberá tener por irracional, e injusta del mismo modo, que la resistencia a la 
contribución de las ofrendas de Pasquas, y día de difuntos, acostumbradas uniformemente sin que a 
esto obsten por lo expuesto las doctrinas apuntadas en las citadas protextas, como impertinentes a la 
sugeta materia.»

Por último, el Fiscal del Consejo de Castilla, D. Pedro Rodríguez Campomanes redacta un 
dictamen muy breve y simple pero clarificador, acorde íntegramente con el planteamiento de Pifia y 
Mazo:

«La protexta del Cabildo es despreciable, y que fundamentalmente se opone a la naturaleza, y 
esencia de las oblaciones, según las conoce el Derecho Canónico, y la expontanea devoción de los 
fieles las ha conservado en la Yglesia.»

Revisado en 1777 el texto normativo por los integrantes de la Sala de Justicia del Consejo de 
Castilla, éste órgano adopta una postura conciliadora, más acorde con el planteamiento de ambos 
Fiscales pero sin dejar absoluta libertad en la determinación de los sufragios y ofrendas. Vistos los 
textos relativos a los decretos sinodales acuerdan, conforme a la ideología propia de la ilustración 
que imperaba en la Corte del Rey Carlos III:

Constitución 30: In marg.: «Acuerdo. Corra la constitución en quanto a que sean forzosos los 
tres oficios funerales de entierro, tercero día, y cabo de año con sus respectivas ofrendas que han de 
ser voluntarias en la cantidad y calidad. Y las demas ofrendas, ú oblaciones se entiendan todas 
voluntarias y no forzosas. Rubricado».

La normativa sinodal impresa el afio 1786 confirma el acuerdo precedente y establece en la 
constitución primera del título V de consuetudine:

«Declaramos desde luego por precisas en esta Diócesi, fuera del mencionado Arcedianato de 
Benavente, y en los casos ocurrentes las tres referidas funciones de exequias con sus respectivas 
ofrendas, que han de ser voluntarias en la cantidad y calidad, como igualmente las demas ofrendas 
y oblaciones» .

49. Cf. Constituciones Synodales del obispado de Oviedo... (Salamanca 1786) 123-124.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 18 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



303

De este modo se aplicó un criterio flexible en la regulación de las ofrendas y derechos funera­
rios, ya que mientras se mantuvo la obligatoriedad de algunos oficios religiosos relacionados con el 
fallecimiento de un feligrés, se dejó totalmente voluntario el contribuir con cualquier otra oblación 
ínter vivos o mortis causa durante el resto de actos litúrgicos, primando la libertad y voluntariedad de 
la conducta, sobre la imposición de una conducta salvo en el ámbito de actuación del decuius en 
cuanto a los mínimos sufragios indispensables por su alma.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 19 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011



Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 20 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_1011




