Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 1 de 20

HUMANISMO JURIDICO E PODER:
EXEGESE DO DIREITO ROMANO E REVOLUCAO

IBSEN NORONHA

Ao Professor Martim de Albuquerque
Universidade de Coimbra

RESUMO: No decorrer dos séculos XV e XVI, inspirados pelos ideais humanistas, principal-
mente juristas italianos e franceses desenvolveram um novo método de ensino juridico,
fundamentado na critica filolégica e histérica da compilagdo de Justiniano, com o objec-
tivo de recuperar o auténtico direito romano. Inspirados pelo projecto ciceroniano de
Jjus in artem redigere, buscaram ainda reordenar esse direito romano. Mas os trabalhos
desenvolvidos por eles produziram, na verdade, a relativizagdo dos principios do direito
romano. A imagem medieval de um sistema juridico universal e perfeito, dotado de
racionalidade intrinseca, foi sendo substituida pelo relativismo € a convicgdo da urgén-
cia de um novo sistema baseado em necessidades nacionais. Alguns desses juristas
contribuiram para a secularizagdo e dessacralizagdo do poder civil e atacaram partes
fundamentais da estrutura eclesiastica. No esfor¢o de elaborar uma verdadeira ciéncia
juridica, construida de maneira axiomatica a partir de principios deduzidos exclusivamente
pela razdo, esses juristas esbogaram uma nova concepgdo das fontes € dos fundamentos
do direito, delineando o pensamento juridico moderno, especialmente no campo do direito

puablico.

ABSTRACT: During the XVth and XVIth centuries. inspired by humanist ideals, mainly some
Italians and French lawyers developed a new method of legal education, based on phi-
lological and historical criticism of the Justinian’s Compilation. in order to recover the
authentic Roman law. Inspired by Cicero’s project of jus in artem redigere, they still
tried to reorganize this Roman law. But their works produced the relativization of the
principles of the Roman law. The medieval image of a universal and perfect legal
system, which was endowed with intrinsic rationality, has been replaced by relativism
and a conviction of a necessity of a new system based upon national needs. Some of
the jurists contributed to the growth of the secular attitude and attacked fundamental
parts of the ecclesiastical structure. When the humanists tried to develop a legal science,
constructed axiomatically from principles deduced by reason they created a new con-
ception of the sources and foundations of law, drawing the modem legal thought, espe-

cially in public law.

PALAVRAS-CHAVE: Humanistas. Revolugdo no Direito. Histéria. Ciéncia juridica. Direito
Publico. Igreja Catélica. Teorias politicas.

KEYWORDS: Humanists. Law. History. Revolution in Law. Public Law. Catholic Church.
Political theories.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 2 de 20

506 Ibsen Noronha

INTRODUCAO

Instaurare omnia in Christo! O moto de Sdo Pio X, expresso na enciclica
E Supremi Apostolatus V, pode bem servir a compreensdo da Idade Média.
A causa final desse periodo histdrico era a sociedade sacral. A forma mentis do
Homem medieval estava marcada pelo teocentrismo. Leiamos as impressivas
palavras de Plinio Corréa de Oliveira:

A conversdo dos povos ocidentais ndo foi um fenémeno de superficie.
O germe da vida sobrenatural penetrou no proprio dmago de sua alma, e
foi paulatinamente configurando a semelhanga de Nosso Senhor Jesus Cristo
o espirito outrora rude, lascivo e supersticioso das tribos bdrbaras. A socie-
dade sobrenatural — a Igreja — estendeu assim sobre toda a Europa sua
contextura hierdrquica, e desde as brumas da Escécia até as encostas do
Vesuvio foram florindo as Dioceses, os Mosteiros, as igrejas, catedrais,
conventuais ou paroquiais, e, em torno delas, os rebanhos de Cristo.

Esta florescéncia religiosa projetou-se sobre a sociedade civil. O prin-
cipe, o artesdo, o filésofo, o guerreiro, o menestrel néo era cristdo apenas
dentro do templo, no momento da oragdo. Ele reinava, produzia, pensava,
guerreava e cantava como cristdo. Seu reino era um reino cristdo, seu
trabalho era um trabalho cristdo, seu pensamento era um pensamento
cristdo, sua guerra era uma guerra cristd, e seu canto era um canto cris-
tdo. Toda a vida civil, organizada com fundamento na Lei de Deus,
ordenou-se segundo a vontade de Deus, e segundo a ordem natural por
Deus estabelecida quando criou o universo, o mundo e o homem. For-
mou-se assim uma sociedade temporal estabelecida sob o signo de Cristo,
segundo a lei de Cristo e conforme a ordem e a natureza propria de cada
coisa criada por Deus ©@.

M De 4 de Outubro de 1903.

2 OLIVEIRA, Plinio Corréa de. A grande experiéncia de dez anos de luta, in Legiondrio,
13 de Maio de 1945. Lembremos também a referéncia de Ledo XIII ao tempo em que a filo-
sofia do Evangelho reinava, tal reinado estd expresso na enciclica /mmortale Dei: Tempo houve
em que a filosofia do Evangelho governava os Estados. Nessa época. a influéncia da sabedo-
ria cristd e a sua virtude divina penetravam as leis, as institui¢des, os costumes dos povos,
todas as categorias e todas as relagdes da sociedade civil. Entdo a Religido instituida por
Jesus Cristo, solidamente estabelecida no grau de dignidade que lhe é devido, em toda parte
era florescente, gragas ao favor dos principes e a prote¢do legitima dos magistrados. Entdo
o Sacerdécio e o Império estavam ligados entre si por uma feliz concordia e pela permuia
amistosa de bons oficios. Organizada assim, a sociedade civil deu frutos superiores a toda
expectativa, frutos cuja memoria subiste e subsistird, consignada como estd em iniimeros docu-
mentos que artificio algum dos adversdrios podera corromper ou obscurecer.Se a Europa cristd

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 3 de 20

Humanismo juridico e poder: exegese do Direito Romano e revolugdo 507

Uma sociedade teocéntrica e hierarquica, como era a medieval, tinha, por
certo, que estar sacralizada. A sacraliza¢do da ordem temporal, forjada ao longo
de séculos, desde antes da queda do Império Romano do Ocidente, foi o elemento
essencial para o nascimento da Civilizagdo Cristd Ocidental.

As concepgdes cristds assimiladas pelo Direito Romano, especialmente
consagradas na compilagdo justinianéia, deixam ver, para quem tiver olhos, o
grande contributo do Direito para o nascimento da Idade Média. A ordem
medieval, muito vincada na organicidade, jamais rejeitou elementos da cultura
da Antiguidade que, extirpado o paganismo, pudessem fortalecer a construgdo
da Cristandade.

O Direito sacralizado, assim como tantas das manifestagdes da cultura
medieval, fortaleceu essa grande construgdo, especialmente no campo da publi-
cistica. As concepgdes acerca da origem do poder vindas do Mundo Antigo,
filoséficas e juridicas, receberam as maximas reveladas pelo cristianismo e a
equacio teve como resultado uma teoria que chegou aos nossos dias permitindo
a reflexdo e, para muitos, servindo de alternativa.

Os juristas medievais ndo destoam nesse quadro. Consideravam-se sacra-
lizados pelo seu saber . Fizeram a exegese do Direito Romano servindo-se
da axiologia reinante. A Magna Glosa e o trabalho dos Comentadores s@o o
fidedigno testemunho de uma mentalidade, se ndo impoluta, a0 menos ten-
dencialmente figurando como lidima representante histérica do periodo inter-
médio.

O Humanismo juridico, a partir do século XV, combateu a jurisprudéncia
medieval. Combateu desqualificando. Combateu produzindo um novo modelo
através de uma nova exegese do Direito Romano. Combateu com a historici-
zacdo do Corpus luris Civilis. E o seu combate marca, no campo do Direito,
a grande Revolucio cultural que o Renascimento perpetrou fundando a moder-
nidade.

Sera uma breve achega sobre tdo-somente um dos aspectos da multifacetada
ac¢do dos humanistas que tentarei fazer nessa breve comunicagio.

-—

domou gs nagdes barbaras e as fez passar da ferocidade para a mansiddo, da supersticdo para
a verdade; se repeliu vitoriosamente as invasoes mugulmanas, se guardou a supremacia da
cwilizacdo, e se, em tudo que faz honra a humanidade, constantemente e em toda parte se
Mostrou guia e mestra; se brindou os povos com a verdadeira liberdade sob diversas formas;
Se sapientissimamente fundou uma multiddo de obras para o alivio das misérias,; é fora de toda
duvida que ela é grandemente devedora a Religido, sob cuja inspiragdo e com cujo auxilio
empreendeu e realizou tdo grandes coisas.

@ Sobre a convicgdo dos juristas medievais da sacralidade e também da auto-suficiéncia
do seu saber consulte-se o erudito trabalho de ALBUQUERQUE, Ruy de, Poesia e Direito — [ —
Poesia e Lei — /I — Para wna Revisdo da Ciéncia Juridica Medieval, Lisboa, 2007, p. 122. que
refere fontes e importante bibliografia.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 4 de 20

508 Ibsen Noronha

A FORMA MENTIS MEDIEVAL: TEOCENTRISMO E PODER

A monumental obra de recolha de fontes medievais levada a cabo por
Ludovico Antonio Muratori deu a luz uma historiografia com pressupostos
cientificos . O colossal trabalho iniciou a revelagdo do milénio que liga a
Antiguidade a Modernidade. As croénicas, as correspondéncias, as leis e 0s
costumes ao passarem pelo crivo da critica histérica favoreceram o delinear dos
contornos da Idade Média.

Ponto pacifico sobre a sociedade medieval é a sua fundamentagdo no princi-
pio da autoridade, aspecto revelado na organizagdo social profundamente hierar-
quizada ®. Os trés estados, ou as trés ordens, sobrevivem mesmo até aos umbrais
da Revolugdo Francesa, surgindo no cortejo de entrada e influenciando a ordem
de trabalhos dos Estados-Gerais de 1789. Portanto estava bem presente no acto
inicial da derrocada do Ancien Régime O ideal de uma sociedade tripartida tem
o selo da Idade Média, assim como Roma estd vinculada a ideia Imperial. Foi a
mentalidade devota a Auctoritas que propiciou o nascimento das trés ordens.

A visdo cristd nos primordios da Idade Média distinguiu entre o poder
religioso e o poder civil. Também afirmou a origem divina de todo o poder.

Desde o Edito de Mildo a concepgdo pagd do poder vai sendo superada
pela cristdi. O Imperador Graciano, ao final do século 1V, depde o titulo de
pontifex maximus, contribuindo para uma mais clara distingdo de poderes.

Quando o Império Romano do Ocidente era ja uma ruina, o Papa Gelasio I,
cujo pontificado decorreu entre 491 e 496, formulou o principio das relagdes entre
a Igreja e o Estado em uma carta ao Imperador Oriental Anastacio: duas sio as
autoridades que principalmente regem este mundo: a sagrada dos pontifices e a
régia. A primeira dignidade € pro aeterna vita; a segunda pro temporalium cursu
rerum. Mas ambas sdo coordenadas entre elas pela subordina¢io a Deus ©.
Calasso considera essa doutrina o fundamento da publicistica medieval.

@ O século XVIII viu o surgimento de duas monumentais compilagdes, as maiores até
hoje existentes, de fontes da [dade Média: os Rerum italicorum scriptores. recolha em 28 volumes
de todo o tipo de memorias — cronicas. epistolas, cantos. poemas, inscrigdes, leis e éditos — €
os Antiquitates Italiae medii aevi, em 6 volumes, contendo 75 dissertationes em latim, onde 0s
varios problemas da vida medieval — politicos, religiosos. juridicos, econémicos e sociais — 530
discutidos e documentados. Aqui nasceu a historiografia moderna sobre a Idade Média, que tem
como pressuposto cientifico a critica das fontes.

4 . Sobre o tema pode-se ler com proveito MATTEl, Roberto de, 4 Soberania Necessdria.
Porto. 2002, pp. 39 ¢ ss.

©® Eis a passagem da epistola escrita em 494: Christus, memor fragilitatis humanae.
quod suorum saluti congrueret, dispensatione magnifica temperavit, sic actionibus propriis dig-
nitatebusque distinctis oficia potestatis ufriusque discrevit... ut et Christiani imperatoris pro aeternd
vitae pontificibus indigerent et pontifices pro temporalium cursu rerum imperialibus dispositioni-

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 5 de 20

Humanismo juridico e poder: exegese do Direito Romano e revolugdo 509

Mas o que verdadeiramente nos interessa ndo € o enunciado tedrico ou a
for¢a politica que se constituiu. Importa sim, o principio juridico que sera
assimilado pelas leis.

De Constantino a Justiniano a concepgdo cristd acerca do poder vai pene-
trando as leis € acaba tornando-se a base do poder imperial.

Ao passar os olhos pelo proémio de Justiniano ao Digesto ou as Institui¢es
vemos afirmado que aquele que detém o poder € ministro de Deus.

Uma carta do Papa Jodo II ), dirigida a Justiniano, em 533, foi acolhida
pela compilagdo do Imperador em CI 1, I, 8 e traz a lembranga passagens
biblicas como, por exemplo: per me reges regnant et potentes scribunt iustitiam.
Por mim reinam os reis, e os principes decretam o que ¢ justo ©®.

Sdo varias as Constituicdes de Justiniano que recepcionam a concepgao
cristd sobre a origem do poder, entre as quais destacamos Nov. 28, 4, 2, onde
pode-se ler: Hanc iudicavimus nos gratiam competere dicare Deo, qui imperia-
lem coronam nobis imposuit, qui purpuram communi decreto a patre nobis
donavit... Qu seja: Julgamos que era procedente consagrar esta Graga a Deus,
que nos pds a coroa imperial, que por decreto comum nos concedeu a purpura
através de nosso Pai...

Talvez o acto fundador da Idade Média tenha sido a coroag¢@o de Carlos
Magno, em Roma, no Natal do ano de 800, pelo Papa Ledo III. Nasceu o Sacro
Império Romano Alemio © com a férmula a Deo coronato...vitae et victoria.
Estamos perante a concretizagio da ideia da Renovatio Imperii.

A teoria gelasiana durante esse acto solene também € concretizada. A coroa-
¢30, pelo Chefe da Igreja, do Imperador, em Roma, vivifica duas grandes ins-
tituices que, apesar de inimeras vicissitudes, atravessardo os séculos: a Igreja
€ o Império. Por sua vez o Direito Canoénico e o Direito Romano colaboraram
Para a unidade da Respublica Christiana.

O contetdo religioso da legislagao justinianéia permitiu a sua recep¢do
medieval e o chamado Renascimento dos estudos juridicos em Bolonha (9.
O Direito justinianeu foi a lex approbata pela Igreja, na Idade Média, para

———
bus uterentur- quatenus spiritalis actio a carnalibus disrret incursibus, et Deo militans minime
Se negotiis saecularibus implicaret, ac vicissum nom ille rebus divinis praesidere videretur, qui
esset negotiis saecularibus implicatus. Apud CALAssO, Francesco, Medioevo del Diritto, Milano,
1954, pp. 7-16.

@ O pontificado de Jodo II foi breve mas proficuo. Foi o primeiro Papa a adoptar um
fome que nao o de baptismo. Morreu em 535.

®  Provérbios, 8: 15. Também importa referir a férmula paulina Non est potestas nisi
@ Deo (Rom. 13, 1) que retoma as palavras de Cristo ao representante do Imperador romano: Tu
"do terias poder algum sobre Mim, se ndo te fosse dado do alto (Jo 19. 11).

®  Vide o classico BRYce, The Holy Roman Empire, London. 1864.

" CorTESE. Il Rinascimento giuridico medieval. Roma, 1992.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 6 de 20

510 Ibsen Noronha

servir in temporalibus. A adesdo do legislador a dogmaética cristd ndo pode ser
menosprezada em uma época de cariz essencialmente religioso. Kantorowicz
apresenta o interessante argumento da aceitagdo do Direito Romano ter sido
ampla pelo facto do proprio Cristo se haver submetido, na sua passagem pela
Terra, ao Direito do Império Romano.

A Escola de Bolonha, a partir do século XII, foi uma das manifestagdes
mais brilhantes da vis3o universalista do direito. As Glosas, assim como toda
a extensa lista de géneros literarios produzidos pela Escola, sistematizam o
Direito e permitem acalentar o sonho de unidade juridica na Cristandade.

O IMPERIO DA LEI

A concepgdo medieval de poder submete o soberano a Lei. O monarca
permanece sub lege, o que limita o seu poder. Seja pelo direito divino, seja
pelo direito consuetudinario, seja pelas leis fundamentais do reino, o poder
possui uma essencial limitagdo que ndo permite que se destrua a soberania por
actos de iniquidade ¢V,

Santo Isidoro de Sevilha recolheu um antigo provérbio que afirma: Serds
rei se agires segundo o direito, do contrdrio ndo o serds "?. O principio da
Justica fundamenta a autoridade do monarca. A limitagdo da lei divina ou da
lei natural nada mais faz sendo fortalecer o poder soberano. O dai a César 0
que é de César e a Deus o que é de Deus (Mt 22, 21) deveria ser interpretado
de acordo com a passagem dos Actos dos Apdstolos (5, 29): deve-se obedecer
antes a Deus que aos homens.

Assim, na sociedade hierdrquica medieval ndo poderia jamais prevalecer a
lei humana em caso de conflito com a divina.

A legitimidade do monarca desaparece em caso de arbitrio. No seu De
legibus et consuetudinibus Angliae, Bracton afirma: Non est enim rex, ubi domi-
natur voluntas et non lex ¥, ou seja, ndo ha rei onde a vontade subjuga a lei.
Os irmdos Carlyle afirmaram que este ¢ um enunciado sintético de um principio
que informa toda a estrutura constitucional da sociedade medieval.

Na peninsula hispanica, ao tempo dos Visigodos, foi confirmado tal prin-
cipio. O IV Concilio de Toledo, realizado em 633 proclamou: O que faz o rei
ndo é a sua pessoa, mas o direito.

U0 A gequitas para os glosadores é Deus. CARLYLE, R. W: CaRLYLE. AJ.. A History of
Mediaeval Political Theory in the West, Edinburgh and London, 1928. vol. II, pp. 7 e ss.

(2 SANTO ISIDORO de SEVILHA, Etimologiae, livro IX, cap. IlI.

0% H. de BRACTON, De Legibus et consuetudinibus Angliae, Vaduz. 1964, cap. I, 8. 3
(fol. 5b).

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 7 de 20

Humanismo juridico e poder: exegese do Direito Romano e revolugdo 511

Curioso notar que na coroagdo da rainha Elisabeth, em 1953, ainda temos
bem presente o eco deste principio medieval. No acto de juramento, a rainha,
respondendo a4 pergunta do Arcebispo de Canterbury, jura defender a fé e agir
de modo cristdo, segundo a justi¢a e conforme a lei divina e natural.

O aforisma de Ulpiano, tantas vezes citado, quod principi placuit legis habet
vigorem, foi interpretado por Azo !'9: Sendo vigario de Deus e seu ministro
na terra, o rei ndo tem outro poder sendo aquele que exerce na base do direito.
Mas isto ndo contradiz a passagem que afirma: O que agrada ao rei tem vigor
de lei, porque se acrescenta no fim desta norma (D, 1,4, 1) pois que, através
da lex regia, que emana do seu imperium, o povo transferiu para ele todo o
seu poder e autoridade .

Como afirma Rul MARCOS ao dissertar sobre o periodo da administragdo

Visigdtica na peninsula:

A propria origem do poder recebeu um lance harmonizador com rai-
zes romanistas. Assim se invocou a famosa lex regia, em rigor, lex de
imperio, na base da qual os legistas sustentaram que a nagdo transferira

para o principe todo o poder.

E mais adiante:

Quanto a proveniéncia do poder, a ldade Média acatou o ensinamento
de Sdo Paulo expresso na sua Epistola aos Romanos: Omnis potestas a
Deo. Non est potestas nisi a Deo. Todo o poder vem de Deus. Ndo ha
poder que ndo venha de Deus. Um entendimento que, depois do apostolo
Sdo Paulo em Espanha, os concilios de Toledo retomaram.

Era de Deus que todo o poder provinha. E, coerentemente também,
o senhorio temporal que os monarcas exerciam afigurava-se um remédio
divino para o estado de imperfei¢do e de pecado. Mas se tal asser¢do se
admitia indiscutida, ja os seus desenvolvimentos oscilavam ao sabor das
concepgoes politicas.

Sustentavam alguns que se todo o poder, em abstracto, procedia de
Deus na sua esséncia e origem, isso ndo significava que, em concrelo, o
mesmo poder tivesse transitado directamente de Deus para os principes ou
governantes. Carecia de um medianeiro privilegiado. De bom grado, o

—_—
049 A sua Summa Codicis foi considerada o apice da Escola dos Glosadores. Bracton

utilizou muito esta obra de Azo.
15 E. KanTorIwICZ. / due corpi del Re, L “idea di regalita nella teologia politica medie-

vale, Turim, 1989, p. 129.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 8 de 20

512 Ibsen Noronha

pensamento politico portugués aceitou a ideia de que os principes se tor-
navam vigdrios de Deus e reis por graca divina, olhando a entronizag¢do
como uma espécie de sacramento. Mas era a sociedade civil que tinha
recebido directamente o poder de Deus e que, através de um contrato fir-
mado com o monarca, o alienava na pessoa real. Surgia assim o desenho
de um pacto que, na linguagem dos teélogos medievais, se chamava, suges-
tivamente, pactum subjectionis 9.

Para Bartolo de Sassoferrato o povo romano deteve o poder de legislar
enquanto possuiu o poder de deposi¢do, mas este poder ndo foi recebido pelo
Sacro Império. O poder de deposigdo, isto sim, havia sido transmitido ao Papa.
A passagem esta no seu célebre Comentario ao Codigo:

Ego credo quod populus Romanus et senatus non possunt facere legem,
ratio est, postquam populus Romanus transtulit potestatem in principem,
adhuc apud eos remansit potestas eligendi et privandi ut 1.2, par. Exactis,
de originis juris(Dig. I 2, 2, 16) et illo tempore poterart populus Romanus
condere legem, et etiam senatus, sed hodie omnis potestas imperii, est
abdicata ab eis. Jus enim eligendi habent principis de Alemannia, et jus
privandi habet solus Papa, ut extra de re judicata (.

Penso que nem o povo Romano nem o Senado podem fazer lei; e a
razdo é esta: depois que o povo Romano transferiu o poder para o Principe
~— até essa altura coube-lhes [ao povo] o poder de eleger e de destituir, e,
naquele tempo, o povo romano podia fazer lei, tal como o senado. Hoje
em dia, porém, toda a soberania pertence ao império, tendo o povo e 0
senado dela abdicado. A verdade ¢ que pertence ao principe da Alemanha

o direito de eleger, e s6 0 Papa detém o direito de destituir, para além das
coisas julgadas "'®.

Bartolo considera que o principe € legibus solutus, mas deve viver de acordo
com a lei: isto é, equum et dignum.

A posigdo de Baldo ndo difere muito do seu grande contemporaneo. Para
Baldo princeps debet vivere secundum legem; quia ex lege ejusdem pendel
auctoritas. Um importante trabalho de Baldo sobre o direito feudal apresenta
a posigdo do famoso conciliador acerca do pactum subjectionis. Imperator

18 Cfr. MaRrcos, Rui de Figueiredo. Apontamentos de Histéria da Administragdo Publica.
pp- 260 e ss.

(% Comm. Cod. 1. 14. 12.

(8 Tradugdo graciosamente oferecida pela Dra. Alia Rodrigues.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 9 de 20

Humanismo juridico e poder: exegese do Direito Romano e revolugdo 513

habeat plenitudinem potestatis, quia verum est quod Deus subjecit ei leges, sed
non subjecit ei contractus ex quibus obligatus est *. Assim, o Imperador esta
submetido ao contrato, assim como os seus sucessores. Apresenta como exem-
plo a concessdo de Frederico I do condado e outros territorios de Pavia aquando
do juramento de fidelidade ao imperador. Nec ipse concessor nec eius sucessor
poterat revocare sine culpa communis Papiae ?°.

Sobre a plenitude de poder do Papa Baldo degli Ubaldi afirmou que ex
certa scientia super jus et contra jus et extra jus omnia possunt @Y. Tanto
para o imperador quanto para o sumo pontifice encontrava um poder extraordi-
nario que contrastava com a submissdo ordinaria a lei.

Na Idade Média, desde as brumas da Escocia até as encostas do Vesuvio,
€stava consagrada a doutrina acerca da origem divina do poder. Papas, Impe-
radores, tedlogos, canonistas e juristas colaboraram para o robustecimento da
teoria. Mas a partir do século XV o edificio medieval apresentou fissuras.

HUMANISMO, HUMANISMO JURIDICO E REVOLUCAO

Afirmou Charles Dupuis que «as duas chaves da abéboda do direito publico
construido pela Cristandade medieval desabaram ao mesmo tempo. Os que
negam a autoridade do Papa, contestam a do Imperador. Com efeito, eles ndo
Podem tornar-se independentes na ordem espiritual, se ndo rompem ou enfra-
quecem os vinculos que os colocam mais ou menos sob a dependéncia do
Imperador fiel a Roma» @,

A observagdo refere-se a dupla revolugdo, intelectual e religiosa, que teve
lugar durante os séculos XV e XVI. A Cristandade medieval foi abalada, antes
da cisdo protestante, pela emancipagdo, operada pelo Humanismo, na esfera
politica, da fonte metafisica e moral da qual a Igreja era depositaria ¢ guardia @2
0 principal nome vinculado a esta emancipagdo é Maquiavel.

Mas o século XV ja dera o seu contributo para este processo através do
Humanismo juridico, que combateu veementemente as concepgdes medievais.

(9 Que Imperador detenha a plenitude do poder. porque. embora sendo verdade que Deus

lhe submeteu a ele as leis. ndo lhe submeteu os contractos aos quais [o Imperador] se obrigou
[previamente].
@ CARLYLE, R. W; CARLYLE, A. J.. 4 History of Mediaeval Political Theory in the West.
Cit,, vol. VI. pp. 20 e ss.

G0 Idem, p. 146.

@2 Cfr. Duputs, Charles, Le principe d’équilibre et le concert européen de la paix de
Westphalie a I"acte d’Algéciras, Paris. 1909, p. 13.

2% Sobre o tema vide MATTEL Roberto de. op. cit.. pp. 63 e ss.

Dircito Romano

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 10 de 20

514 Ibsen Nororha

Curiosamente o inicio do movimento se deu por meio de uma querela entre
literatos e juristas, cujo precursor foi o polémico e irascivel Lorenzo Valla @9,
Quando professor de Retérica em Pavia, escreveu uma acerba critica aos juris-
tas medievais que pode ser considerada o primeiro documento da batalha, que
iria durar cerca de dois séculos, em torno da ciéncia juridica. Valla desfere os
seus golpes principalmente contra Justiniano que, ao compilar, destruiu a har-
monia da sapiéncia juridica romana, tornando necessérias as interpretagdes € 0s
comentarios. Ridiculariza também o latim barbaro dos medievais. Lorenzo
Valla é um polemista € os seus ataques tinham como alvo «todos os aspectos
da cultura medieval», na expressdo de Domenico Maffei @9.

O combate travado pelos humanistas contra a jurisprudéncia medieval
centrava-se na desqualificagdo do método utilizado até entdo. A escolastica
deveria ser afastada e substituida pelo método histérico-filoldgico, Gnico capaz
de revelar a verdadeira essé€ncia do Direito Romano.

Para além disso o anti-tribonianismo @ desqualificava o Corpus luris
Civilis, compilagdo que desfigurara o direito da época de ouro: a classica.

Afirmou WIAECKER:

Os glosadores e os consiliadores constituiam a segunda camada culta,
que se tinha formado na ldade Média ao lado dos clérigos; a sua fama
generalizada baseava-se também na consondncia entre as suas concepgoes
e métodos e o prdprio espirito medieval. Uma vez que o humanismo pos
em questdo estes fundamentos e extraiu da literatura e arte da antiguidade
uma nova imagem do homem e um novo ideal educativo, o choque com a
Jjurisprudéncia (e o mesmo se passou com a teologia e a filosofia) ndo
podia deixar de se dar; pois os juristas pela sua parte interpretavam as
Jontes romanas, portanto da antiguidade, com uma inteng¢do de todo dife-

@9 Sobre o humanista ver GAETA, F., Lorenzo Valla. Filologia e Storia nell Umanesimo
Italiano, Napoli, 1955.

@9 Vide MAFFEL, Domenico, Gli inizi dell umanesimo giuridico, Milano, 1964, pp. 33 ¢ ss.
A expressdo encontra-se na p. 40.

@  Em Budé, Aymar du Rivail e Alciato encontram-se acusagdes a pessoa do imperador,
mas o auge das criticas € a obra de Hotman, o seu Antitribunianus. As criticas dirigem-se as
antinomias. que atribui a pressa e & ignorancia dos compiladores. 4 supressdo da melhor parte da
jurisprudéncia romano-classica € a confusdo dos fragmentos conservados no Digesto, que condu-
ziu & corrupgdo € 2 incerteza no direito. A critica dos humanistas a2 Compilag@o de Justiniano €
digna d= nota. Chega-se ao exagero de ataques pessoais ao imperador e ao seu ministro. OS
epitetos recolhidos por Gentili sdo concludentes: ignavus, analphavitus imperator: imperitus.
ordinis expers, male de nobis meritus, stultus, ambitiosus, ignarissimum animal latinae linguae,
omnium deorum contemptor, et praesertim a fide Christi abhorrens Tribonianus ille operis archi-
tectus Cfr. GENTILI, Alberico, De iuris interpretibus dialogi sex. Torino. 1937. VI, p. 193.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 11 de 20

Humanismo juridico e poder: exegese do Direito Romano e revolugdo 515

rente, ou seja, com uma inten¢do ao mesmo tempo autoritdria e prdtica.
Esta tensdo cavou-se ainda mais em virtude de oposicdes de cardcter filo-
séfico entre o nominalismo aristotélico dos escoldsticos e dos juristas e o
idealismo platénico do humanismo e em virtude de uma polémica estética
e social contra a classe dos juristas @7

Os humanistas, desejosos da pureza da doutrina romana, ndo podiam perdoar
a Justiniano a obra de fragmentagdo daquele monumento classico. Era evidente
que o imperador cristdo muito alterara da jurisprudéncia pagd. Podemos mesmo
dizer que o Direito Romano justinianeu era, cum grano salis: Il Diritto Romano
Cristiano — titulo da celebrada obra de Biondo Biondi.

UM ASPECTO DA DESSACRALIZACAO DO DIREITO ROMANO

A mundivisio medieval tinha como caracteristica essencial a sacralidade.
A tendéncia de sacralizagdo da ordem temporal é manifesta em diversos aspec-
tos da vida nesse tempo. O mundo do Direito ndo era excepgdo. Refira-se o
caso de um manuscrito: a littera pisana ou florentina.

Na Idade Média este manuscrito era cercado de grande cerimonial, sobretudo
ao ser exibido. Revestia-se de grande solenidade a sua apresentagao 28 E tal
solenidade perdurou, tendo-se noticia da consulta feita pelo portugués Luis
Alvares Nogueira @ ainda no inicio do século XVI.

O portugués, espirito moderno, qualifica as cerimoénias em tomo da littera,
guardada na capela do Palazzo Vecchio, como objecto sagrado, e iluminada por
Candeias na sua apresentagdo, de superstitiosae cerimoniae.

A concepgdo humanista, que via no antigo manuscrito apenas um documento
para uso do método historico-filologico, contrasta com a concepgdo popularizada,
que dava ao documento valor analogo ao das Sagradas Escrituras.

Esta visio sacral comeca a ser banida com a autorizagdo, dada por
LOrenzo, o Magnifico, a Poliziano, para estudar o manuscrito sem as restrigdes
das formalidades exigidas até entdo. O célebre humanista serviu-se da ajuda
doutrinal do jurista Bartolomeo Sozzini 39, que qualifica de «Papiniano do
S€u séculoy.

—_—

@7 Cfi WIAECKER, Franz. Historia do Direito Privado Moderno, Lisboa. 1993, p. 88.

%  Savieny, Histoire do Droit Roman au Moyen-Age, cit.. 11l pp. 317 e ss.; MAFFEL, op.
Cit.. p. 84-94.

@ GomEes pa SiLva, Nuno Espinosa. Humanismo e Direito em Portugal no séc. XV,
Lisboa, 1964. pp. 187-8.

“ " Bartolomeu Sozzini foi professor de Giovanni Medici. futuro Papa Leao X.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 12 de 20

516 Ibsen Noronha

Poliziano trabalhou sobre o texto da littera florentina, conferindo e anotando
os titulos para, em seguida, confronta-lo com a littera bononiensis, texto utilizado
pelas escolas de direito.

Era, portanto, uma redescoberta do Digesfo. Ao contrario do trabalho
dos glosadores ndo se buscava a adaptag@io ao presente, mas inserir o Digesfo
na histéria. Contudo, importa salientar que ndo € s6 o Digesto a ser histori-
cizado. Todos os textos redescobertos o sdo, sejam eles pré-justinianeus ou
pds-justinianeus. Também os manuscritos das restantes partes do Corpus Iuris
passam por este processo. Ao historicizarem o direito romano os represen-
tantes da Escola culta negam que seja um ordenamento juridico vigente
intemporalmente. Eles aprofundaram os estudos sobre a historia de Roma e
revelaram os condicionamentos sociais que deram origem a ratio legis das
disposi¢des concretas. Desta maneira, o Corpus Iuris Civilis dissolve-se €
ndo mais representa uma unidade. A dedicagéo a filosofia dos representantes
do mos gallicus foi fundamental, visto ter servido de instrumento hermenéu-
tico para, juntamente com a historia, compreender o sentido da norma romana.
Desta forma, historicizado, o direito romano ndo tem mais o privilégio de
ratio scripta OV.

JURISTAS HUMANISTAS, PODER E A IGREJA

Nos umbrais do século XVI, algumas obras do triunvirato do Humanismo
juridico, representado por Budé, Alciato e Zasius, j4 mostravam a maturagdo da
nova metodologia ©?.

Pierre Mesnard considera Alciato (1492-1550) como incamagio do Renas-
cimento, um dos seus representantes mais tipicos e mais dinamicos. Foi pro-
priamente um jurista humanista, buscando conciliar o conhecimento das leis com
o das humanidades. Na sua obra Paradoxa (1518) convida os juristas a inter-
pretarem de maneira singela e directa os textos do direito romano, deixando de
lado os comentadores. Ensinou em Avignon e Bourges, onde abandonou o
programa habitual e expds seus pontos de vista pessoais. Foi um triunfo da
nova Escola. Afluiram alunos de todas as partes. Erasmo chegou a enviar dois
estudantes. Amerbach ouviu as suas ligdes. Calvino deixou Orléans e veio

Bh  Sobre o tema existe abundante literatura. Vide CARPINTERO, Francisco. “Mos ita-
licus”, “mos gallicus™ y el Humanismo racionalista. lus commune, VI, 1977. com vasta
bibliografia.

32 De Budé deve-se ressaitar o De asse (1515); de Alciato as Annotatiunculae (1513) €
de Zasius as Lucubrationes (1518). Também ¢ de referir a Historia iuris civilis (1515) de Aymar
du Rivail, que ¢ considerada por alguns como a primeira obra de Histéria do Direito.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 13 de 20

Humanismo juridico e poder: exegese do Direito Romano e revolugdo 517

escutar a nova doutrina. O delfim assistiu as prelecgdes e o proprio Francisco |
vem ouvi-lo e concede-lhe o titulo de Professor Real ©¢%,

Alciato ndo tem o afi demolidor dos primeiros humanistas ¢4, e considera
Actrsio e Bartolo importantes para a ciéncia juridica. Mas traz novidades: latim
requintado, interesse pela filosofia e pelo método historico.

Merece referéncia a sua obra De Verborum significatione, na qual produz
um léxico juridico. O préprio Valla é aqui atacado por ndo haver consultado
as melhores edicdes do Digesto € atrever-se a interpretd-lo sem a menor nogdo
da ciéncia do direito. Alciato além de tratar as matérias juridicas com espirito
renascentista busca subtrair aos gramaticos este encargo.

Seu interesse pela histdria leva-o a publicar um comentario sobre Tacito e
outras obras de caracter histérico. Uma obra postuma € de grande importancia:
De formula Romani imperii libellus (1559). Nesse trabalho analispu as magis-
traturas romanas e explicou a autoridade do César e do Senado. E uma verda-
deira filosofia da histdria, em que o motor € a tradi¢do do Império. A filosofia
da histéria comega a afirmar-se junto ao Humanismo juridico. A anatomia
politica é apresentada por Alciato em reflexdes comparativas que confrontam
alguma situagdo moderna com uma faganha romana. O desejo € atrair para os
principios imprescritiveis da filosofia politica, como afirmou Mesnard %),

Importa ressaltar que Alciato aceitava tenuemente a ortodoxia religiosa
romana. Suas obras anteriores as proclamagdes de Lutero o demonstram. Den-
tre estas obras o seu pequeno tratado Contra vitam monasticum, escrito por volta
de 1515, revela uma exacerbada acriménia contra a institui¢do regular monastica.
Tal ataque a uma instituigdo com mais de mil anos era, no minimo, temerario.
A Laus Stultitiae de Erasmo, publicada alguns anos antes, ja apresentara criticas
acerbas 3 instituicdo. Erasmo recebeu o tratado de Alciato. Apods a condenagdo
de Lutero o jurista pediu a Erasmo que destruisse o manuscrito ©9,

Sabe-se que foi em Franga que teve maior desenvolvimento o Humanismo
Juridico. A protec¢do de uma monarquia forte mostrou-se essencial. Budé
(1468-1540) foi o primeiro grande expoente francés da Escola culta ou juris-

—_——

®)  ViarD, Paul-Emile, André Alciat, Paris, 1926; MESNARD. Pierre. Alciato y el nacimiento
del Humanismo juridico, in Revista de Estudios Politcos. Madrid, 53,1950. pp. 123-129.

39 A amizade e correspondéncia com Erasmo podem explicar algo sobre a prudéncia de
Alciato,

39 MEsNARD, Pierre, Alciato y el nacimiento del Humanismo juridico. in Revista de
Estudios Politcos, cit., p. 128. o

38  Erasmo nio destruiu o manuscrito do pequeno tratado e este. apds vissicitudes. foi
Publicado, no século XVIL na Holanda. e imediatamente posto no /ndex. Refiro também a obra
Embiemas (1521). que tevé diversas edi¢des ainda em vida de Alciato. Interessante notar que o
Jurista aqui ir4 penetrar um dominio normalmente ocupado pelos tedlogos e moralistas.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 14 de 20

518 Ibsen Noronha

prudéncia elegante. Para ele, o conhecimento tedrico do direito era concebido
substancialmente como analise das fontes. Assim, a ligagdo entre a cultura
humanistica e o conhecimento do direito fazia surgir uma nova concep¢do da
scientia iuris. O Corpus luris Civilis é considerado sob outro prisma, e os
studia humanitatis tém papel preponderante.

Budé colocou em causa o principio da autoridade ao dar uma nova pers-
pectiva sobre as obras do passado. A sua concepgdo da filosofia como ciéncia
enciclopédica essencial a formagido do Homem completo, com capacidade cria-
tiva, abriu a via para a formagéo dos direitos nacionais. Budé sugeriu ao rei de
Franga, Francisco |, a preparagdo de um cddigo de leis baseado nas experi€ncias
e no patriménio do Corpus luris. Pretendia uma sistematizagdo e recordou o
modelo classico que teria sido proposto na obra perdida De iure civili in artem
redigendo, de Cicero. Os jurisconsultos humanistas do séc. XVI tinham, como
Budé, este propdsito logico-sistematico de redigere in artem o direito.

O célebre humanista francés ao comentar o Digesto (I, 3, 31) ©7, espe-
cialmente quanto ao significado da passagem princeps legibus solutus, invoca
Aristoteles que assevera a incomparavel superioridade de um homem com rela-
¢30 a todos os outros na sociedade. Para Budé tal homem ndo pode ser tratado
como os outros, e ndo se podem impor leis aquele que, de facto, € a lei. Afirma,
entdo, que os Imperadores romanos (a0 menos ao tempo de Ulpiano), e os reis
de Franga, possuem essa preeminéncia. Compara-os ao Japiter de Homero (ut
Homericus ille Jupiter). S&o Jipiters humanos. Ha aqui uma deificagdo, ao
gosto pagdo, do soberano.

Quanto aos poderes do Parlamento francés Budé faz uma interessante
analogia com o Senado romano. Ao discutir a posi¢do da instituigdo em Roma
ele a compara a contemporédnea francesa, afirmando que a maiestas € os pode-
res dos romanos foram transferidas pela Lex regia, enquanto os poderes sena-
toriais foram adjudicados ao Parlamento. Estamos perante uma clara transpo-
si¢do, no campo do Direito Piblico, de uma instituigdo romana. A mimesis
se revela.

Ressalte-se que a fundagdo do Collége de France, que faria o pendant ao
escolasticismo da Sorbonne, foi obra deste humanista.

Um brilhante discipulo de Jason de Mayno, Filippo Decio, proveniente da
pequena nobreza de Mildo, oferece uma interessante perspectiva sobre um jurista

que ¢ formado nas humaniora mas ainda utiliza, nos seus comentarios ao direito
romano, muito do método da escolastica tardia.

oN  Budaeus, Annotationes in Pandectas, apud CARLYLE, R. W; CARLYLE. A. J.. A History
of Mediaeval Political Theory in the West, cit., vol. V1, pp. 293 e ss.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 15 de 20

Humanismo juridico e poder. exegese do Direito Romano e revolugdo 519

Considerado um verdadeiro prodigio desde o seu ingresso na Universidade
de Pavia, Decio serviu Lourengo, o Magnifico, os Sforza e Luis XII, rei de
Franga. No conflito deste rei com o Papa Jilio I, no ano de 1510, ou seja, as
vésperas da cisdo da Cristandade, teve papel bastante relevante, fundamentando
juridicamente o Concilio de Pisa. No seu consilium apresenta quatro hipoteses
sobre a possibilidade de um Papa ser julgado: heresia, voluntaria sujei¢do a um
concilio, na sua confissdo pelo seu confessor e no caso de cisma havendo dois
candidatos ou concorrentes ao Papado. Acrescenta ainda uma quinta hipétese:
se o Papa praticar delito notério que escandalize a Igreja. A sua colaboragio
no concilio de Pisa teve como consequéncia a excomunhdo. Decio escreveu ao
Papa implorando perddo. Julio II chamou o jurista a Roma em Setembro de
1512. Entretanto o Papa morre no inicio de 1513, e ocorre a ascensdo ao solio
pontificio de Ledo X, que fora aluno de Decio ©®. Os acontecimentos modi-
ficaram profundamente as suas relagdes com Roma. Um Breve datado de 7 de
Maio de 1513 o absolveu e pouco depois foi convidado a leccionar Direito
canonico na Universidade de Roma.

Mesmo apds a reconciliagio com Roma o seu consilium continuou a ser
publicado e serviu de argumentagdo contra o papado durante a Reforma. Impres-
siona o facto de um dos mais eminentes juristas da época e respeitado professor
de direito civil e candnico, haver minado a base legal da plenitudo potestatis do
papado ©9,

Ha verdadeiramente uma conexdo entre o Humanismo juridico e a
Reforma “?. Nomes como o de Dumoulin, Budé, Connanus, Duarenus, Don-
nelus, Hotomannus, Bodin, Corras, para citar somente franceses, tiveram ligagdes
maiores ou menores, a0 movimento protestante. Lembremos também a forma-
¢do juridica de Calvino que foi aluno de Alciato. Os mestres do novo método
Juridico também estavam entre os proceres da nova religido. Leibnitz ira invo-
car o nome de diversos juristas franceses que se inclinaram para a religido
reformada, assim como para a jurisprudéncia reformada “V.

Cujas foi um humanista que aplicou os seus talentos e dotes sobre textos
Juridicos romanos, publicando alguns pela primeira vez. Desenvolveu ao maximo

0% Decius também teve como pupilo César Bérgia.

09 GILMORE. Myron P., Humanists and Jurists, Cambridge, Massachusetts, 1963. pp. 73
€ ss.

@0 Refira-se, contudo, a indiferenga de Jacques Cujas acerca dos temas referentes as lutas
religiosas: Nihil hoc ad edictum praetoris. Mesnard afirma a prética do calvinismo pelo humanista
durante a sua estada em Bourges. Cfr. MesNARD, Pierre. Cujas et I'Humanisme Juridique, Revue
d'Histoire du Droit Frangais et Etranger, Paris. p. 528.

@V Tide o interessante artigo de KELLEY, Donald R., Jurisconsultus Perfectus: The Lawyer
as Renaissance Man, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes. tomo 51. 1988. pp. 85-86.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 16 de 20

520 Ibsen Noronha

o método historico-filologico. Desprezou completamente a obra dos comenta-
dores. A sua biblioteca ndo possuia sequer um exemplar de Bartolo “2).

A critica de Cujas aos comentadores se deve, sobretudo, ao seu afastamento
das fontes romanas. Tomado pelo ideal renascentista de fazer reviver a antigui-
dade, o seu ardor pela purificagdo do direito romano ndo podia ficar indiferente
a tal distanciamento.

Cujas empregou a perfeicdo o método cientifico humanista e comentou todo
o Corpus Iuris. Foi também um cagador de manuscritos, com o cuidado de
utiliza-los e compara-los aos textos modermnos, fazendo assim trabalho de critico
e arquedlogo. Seu método de ensino ficou célebre pelo cuidado e esmero na
explicagdo dos textos ).

O trabalho de collectio, emendatio e interpretatio de Cujas tinha como
objectivo, através da maestria do método histérico, a ressurrectio do direito puro
romano. A ressurrei¢do desejada, obviamente, estava condicionada ao sacrificio
do direito justinianeu.

O maior dos mestres do mos gallicus ao comentar o primeiro titulo do
primeiro livro do Digesto, De iustitia et iure, no qual Ulpiano definiu o ius
naturale como “aquilo que a natureza ensinou a todos os seres animados”, aco-
lhe a identificagdo de Aciirsio (que muitos glosadores e decretistas também
haviam feito), da natureza com Deus; entretanto, em tal significagdo, para os
juristas do séc. XII e XIII, ndo ha uma carga filosofica. Cujas, ao reconduzi-lo
a sua origem estoica, a Ulpiano, faz vir a luz o seu senso panteistico “4. O clima
cultural do Renascimento, em filosofia, é panteista “>,

O posicionamento filos6fico da jurisprudéncia culta participa em larga
medida nas novas tendéncias do tempo. Sobre a natureza da lei segue-se o texto
romano, entendendo-o geraimente como expressdo da vontade do imperador, a
quem o poder de legislar foi delegado pelo povo.

A concepg¢do cujaciana da lei funda-se no estoicismo e os comentarios
que apresenta a alguns passos do Digesto “® remetem para o De Legibus de
Cicero. Para Cujas o fundamento da comunidade, da vida social é a lei. E o
fundamento da lei € a razdo. Temos ja bem presente o jusracionalismo nessa
passagem.

@) FracH, Cujas, les glossateurs et les bartolistes. in Nouvelle Revue d'Histoire du Droit
Frangais et Etranger, VII 1883

3 MEgSNARD, Pierre, Cujas et "'Humanisme juridique. in Revue d Histoire du Droit
Frangais et Etranger. cit., pp. 521-537.

@) CuJAcClO. Recitationes solemnes, Ad. Titl lib. I Digestorum de justitia et jure, ad
librum I, 2.

@5 VEDRINE, Héléne. As filosofias do Renascimento. Lisboa, 1974. capitulos I e I1I.

@6 Digesto 1, 1. 9.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 17 de 20

Humanismo juridico e poder: exegese do Direito Romano e revolugdo 521

DIREITO PUBLICO E HUMANISMO JURIDICO

O subtil, embora sistematico, ataque ao Direito Piblico medieval lan¢a
alguma luz sobre a actividade dos humanistas, afastando uma visio voltada para
o simples arqueologismo ou trabalho de antiquario da nova Escola.

E significativo, por exemplo, que a primeira edigdo do comentério aos Tres
libri do Cddigo feito por Luca da Penne, ainda no séc. XIV, so tenha sido pre-
parada em 1509 por Jean Chappuis. O método de Luca € histdrico-filologico,
mas ele ainda ¢ um homem da Idade Média. Apesar de ter uma posi¢io ante-
cipadora, a sua concepg¢do do mundo é medieval “?. A obra é editada em
Franga e teve grande sucesso, com sucessivas edigdes “%.

Guillaume Budé, seguindo uma corrente geral entre os humanistas, havia,
como vimos, confrontado magistraturas atenienses e romanas com as do reino
de Franga. Nesta mesma pegada, pode-se chegar as pesquisas feitas por Bodin
no campo do direito publico, onde ja percebemos rasgos do seu pensamento
politico.

Segundo Maffei estas comparagdes sobre as magistraturas romanas, as vezes
explicitas, sdo implicitas em quase todos os escritos humanistas. Este interesse
pelo direito piblico revela a face politica do seu trabalho: um modelo para o
direito publico no presente. E tratava-se de interesse «criativo-imitativo». Esta
¢ a posigdo geral do humanismo no que diz respeito a antiguidade classica.
«A antiguidade classica torna-se o momento ideal da histéria humana no qual
se realizam as mais altas aspiragdes dos homens, o momento-modelo no qual é
necessario espelhar-se...» “9,

CONCLUSAO

Com o inicio da crise do espirito medieval, no séc. X1V, a sua caracteristica
essencial de universalismo, no campo juridico, também comega a se esvair € o
ideal do unum ius comega a dar lugar aos direitos nacionais em plena ascens@o.
O critério da autoridade é substituido pelo da evidéncia. A Teologia como
ciéncia perde o seu primado ©?, e o ideal filoséfico da ordinatio ad unum de

47 CaLAsso, Francesco, Studi sul Commento ai «Tres libri” di Lucca da Penne. 1932,
in Riv. di storia del diritto italiano, V (1932). pp. 395-459.

G® GIRARD, Les préliminaires de la Rénaissance du droit romain, in Revue de Hist. du
Droit frangais et étranger. 1, 1922, pp. 44 e 45.

@9 CHaBoD, Il rinascimento, in Questioni di storia moderna. Milano. 1951. Tradugio
minha.

B9 Lembre-se Sdo Boaventura e a sua obra Redugdo de todas as Ciéncias a Teologia.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 18 de 20

522 Ibsen Noronha

todo o saber humano ao Deus transcendente da Revelagdo desaparece. A cién-
cia humana substitui a Teologia e a dessacraliza¢do da sociedade inicia o seu
caminho através da imanéncia.

O direito, agora concebido como criagdo absolutamente humana, segue a
dindmica do tempo.

A jurisprudéncia culta rompeu com o passado, as vezes abertamente, as
vezes subtilmente, e legou para um segundo plano o elemento religioso que
informava o direito. Assim, tendencialmente, favoreceu a dindmica da laicizagdo
da cultura e da sociedade. No século XVII, com o humanismo holandés, apre-
sentado de forma paradigmatica na obra de Grotius ©, tera lugar uma das
primeiras manifestagdes patentes de um direito racionalista, que caracteriza uma
das facetas da crise do pensamento europeu ©2),

A actividade interpretativa dos humanistas no campo do direito historicizou
o direito romano, favorecendo o nascimento dos direitos nacionais. Mas é pre-
ciso ressaltar a caracteristica criativo-imitativa do trabalho dos humanistas sobre
o direito romano justinianeu. O modelo romano surgiu como causa exemplar.
A Idade Média deveria ser ultrapassada ndo somente metodologicamente, com
a superagdo da escolastica, mas também no campo do pensamento, ao se des-
tronar os tedlogos e as suas teorias acerca do poder. O womo universale tinha
na jurisprudéncia o seu representante: o jurisconsultus perfectus. A cultura
humanistica desses juristas associada a visio reformadora na religido deflagra
um rompimento, patente ou latente, com a publicistica medieval representada
pela doutrina gelasiana.

Poder e Direito sdo discutidos sob novo prisma e a posi¢do do pontifice,
apés a divisdo da Cristandade, é contestada seja em matéria espiritual, seja em
matéria temporal como, por exemplo, no direito a deposi¢do ®¥. O Direito
Romano Cristdo foi atacado na sua interpretagdo medieval e a nova exegese fez
renascer o Direito Romano Classico. O ideal medieval de um Império, uma
Religido e um Direito teve como rivais o Estado nacional, os reformadores e os
humanistas. A reac¢do do espirito moderno contra o sistema politico-religioso

G O jusnaturalismo racionalista de Grotius contrapde-se ao jusnaturalismo teoldgico da
Idade Média. na medida em que os conceitos de ratio se diferenciam. Neste momento a revolu-
¢do metodoldgica ja acena para a substituigdo da Teologia pela Ciéncia. O conceito de razio para
os medievais ¢ fruto de uma sintese teolégica em que a razdo humana foi considerada uma par-
ticipagdo da razdo divina. Para os modemnos a razio humana ¢ simples e pura, sem conexdo com
uma lei Eterna. E o percurso da laicizag3o que se pode vislumbrar. Sobre o tema veja-se CAR-
PINTERO, Francisco, Sobre la génesis del Derecho Natural racionalista en los juristas de los
siglos XIV-XVII, in Anuario de Filosofia del Derecho, Madrid. XVIII, 1975.

62 Lembro-me do sugestivo titulo da conhecida obra de Paul Hazard.

63 PeTERS, Edward, Rex Inutilis: Sancho II of Portugal and Thirteenth-Century Deposi-
tion Theory, Studia Gratiana, XIV (1967), Bononiae.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 19 de 20

Humanismo juridico e poder: exegese do Direito Romano e revolugdo 523

transcendental, contra a mentalidade espiritualista-simbélica dos medievais, foi
levada a cabo pelos humanistas e a concepgdo dos glosadores e comentadores,
informada pela visdo de mundo medieval, foi combatida pelo Humanismo juri-
dico ¢4,

Na construgdo juridica medieval tiveram ampla influéncia as teorias teold-
gico-politico-juridicas da Igreja. Somente um processo revoluciondrio poderia
se contrapor ao mundo que se consolidava na ideia de Cristandade, fundada no
Papado e no Império.

A historicidade propugnada pelo Humanismo juridico, nas suas diversas
facetas, serviu ao processo revolucionario deflagrado a partir do século XV ¢9,

69 Franciscl, Pietro di, Renascimiento y humanismo vistos por un jurista, in Revista de
Derecho Privado. Madrid. tomo XXXVIII n.° 443, 1954, pp. 89-99. A pagina 94 afirma o velho
catedratico de Historia do Direito Romano da Universidade de Roma: El Derecho de Roma venia
a ser(em Bolonha) asi un elemento de aquella sinteses del pensamento juridico y politico. romano
Y cristiano, que la filosofia escoldstica, de una parte, v la jurisprudéncia, de outra, tendian a
construir; un elemento cuyo alcance en el conjunto del edificio constituia outro profundo motivo
de la autoridade, que, después de mds de seis siglos, readquiria la condicion imperial

(3} Sobre o conceito de Revolugdo ¢ o seu processo histérico leia-se o instigante ensaio
de OLIVEIRA. Plinio Corréa de. Revolugdo e Contra-Revolugdo. Sao Paulo. 1982.

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanisticos del Derecho contemporaneo (tomo XI) Pagina 20 de 20

https://doi.org/10.55104/FRDC_0975





