
Martha Lucía Neme Villarreal

58

recho69 más allá de los Estados políticamente individuales, en una perspectiva social 
global y transnacional, que haga posible la pervivencia de los valores jurídicos de su 
tradición, todo ello basado en el restablecimiento de la característica fuerza de adap-
tación propia del derecho romano70.

69 Andrés Bello sostenía que primero se deben conocer los principios generales del derecho y pasar 
luego a las deducciones particulares plasmadas en los diversos ordenamientos, véase A. Bello, en El 
Araucano, 21, I, 1832.

70 H.A. Steger, Derecho romano y modelo universitario de Andrés Bello, en Andrés Bello y el derecho 
latinoamericano, Caracas, 1987, pp. 181-182.

Atti Luchetti.indd   58 28/07/16   17:17

HUMANISMO JURÍDICO E PODER: 
EXEGESE DO DIREITO ROMANO E R E V O L U T O

Ib s e n  N o r o n h a

Ao Professor Martim de Albuquerque

RESUMO: No decorrer dos sáculos XV e XVI, inspirados pelos ideáis humanistas, principal
mente juristas italianos e franceses desenvolveram um novo método de ensino jurídico, 
fundamentado na crítica filológica e histórica da compilafáo de Justiniano, com o objec- 
tivo de recuperar o auténtico direito romano. Inspirados pelo projecto ciceroniano de 
jus in artem redigere, buscaram ainda reordenar esse direito romano. Mas os trabalhos 
desenvolvidos por eles produziram, na verdade, a relativiza^áo dos principios do direito 
romano. A imagem medieval de um sistema jurídico universal e perfeito, dotado de 
racionalidade intrínseca, foi sendo substituida pelo relativismo e a convicfáo da urgen
cia de um novo sistema baseado em necessidades nacionais. Alguns desses juristas 
contribuíram para a secularizado e dessacralizafáo do poder civil e atacaram partes 
fundamentáis da estrutura eclesiástica. No esforzó de elaborar urna verdadeira ciéncia 
jurídica, construida de maneira axiomática a partir de principios deduzidos exclusivamente 
pela razáo, esses juristas esbofaram urna nova con cep to  das fontes e dos fundamentos 
do direito, delineando o pensamento jurídico moderno, especialmente no campo do direito 
público.

ABSTRACT: During the XVth and XVIth centuries. inspired by humanist ideáis, mainly some 
Italians and French lawyers developed a new method o f legal education, based on phi- 
lological and historical criticism o f the Justinian’s Compilation. in order to recover the 
authentic Román law. Inspired by Cicero’s project o f jus in artem redigere, they still 
tried to reorganize this Román law. But their works produced the relativization o f the 
principies o f the Román law. The medieval image o f a universal and perfect legal 
System, which was endowed with intrinsic rationality, has been replaced by relativism 
and a conviction of a necessity o f a new system based upon national needs. Some of 
the jurists contributed to the growth o f the secular attitude and attacked fundamental 
parts o f the ecclesiastical structure. When the humanists tried to develop a legal Science, 
constructed axiomatically from principies deduced by reason they created a new con- 
ception of the sources and foundations of law, drawing the modem legal thought, espe- 
cially in public law.

BALAVRAS-CHAVE: Humanistas. R evolu to  no Direito. Historia. Ciéncia jurídica. Direito 
Público. Igreja Católica. Teorías políticas.

KEYWORDS: Humanists. Law. History. Revolution in Law. Public Law. Catholic Church. 
Political theories.

Universidade de Coimbra

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 1 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 0 6 Ibsen Noronha

INTRODUCÁO

Instaurare omnia in Christol O moto de Sao Pió X, expresso na encíclica 
E Supremi Apostolatus (l), pode bem servir á compreensáo da Idade Média. 
A causa final desse período histórico era a sociedade sacral. A forma mentís do 
Homem medieval estava marcada pelo teocentrismo. Leíamos as impressivas 
palavras de Plinio Correa de Oliveira:

A conversao dos povos ocidentais nao fo i um fenómeno de superficie. 
O germe da vida sobrenatural penetrou no próprio ámago de sua alma, e 

fo i paulatinamente configurando á semelhanqa de Nosso Senhor Jesús Cristo 
o espirito outrora rude, lascivo e supersticioso das tribos bárbaras. A socie
dade sobrenatural — a Igreja — estendeu assim sobre toda a Europa sua 
contextura hierárquica, e desde as brumas da Escocia até as encostas do 
Vesúvio foram florindo as Dioceses, os Mosteiros, as igrejas, catedrais, 
conventuais ou paroquiais, e, em torno délas, os rebanhos de Cristo.

Esta florescencia religiosa projetou-se sobre a sociedade civil. O prín
cipe, o artesáo, o filósofo, o guerreiro, o menestrel nao era cristao apenas 
dentro do templo, no momento da oragao. Ele reinava, produzia, pensava, 
guerreava e cantava como cristao. Seu reino era um reino cristao, seu 
trabalho era um trabalho cristao, seu pensamento era um pensamento 
cristao, sua guerra era urna guerra crista, e seu canto era um canto cris- 
táo. Toda a vida civil, organizada com fundamento na Lei de Deus, 
ordenou-se segundo a vontade de Deus, e segundo a ordem natural por 
Deus estabelecida quando criou o universo, o mundo e o homem. For- 
mou-se assim urna sociedade temporal estabelecida sob o signo de Cristo, 
segundo a lei de Cristo e conforme a ordem e a natureza própria de cada 
coisa criada por Deus (2).

<" De 4 de Outubro de 1903.
<2) O l i v e i r a ,  Plinio Corréa de. A grande experiencia de dez anos de luta. in Legionario, 

13 de Maio de 1945. Lembremos também a referéncia de Leao XIII ao tempo em que a filo
sofía do Evangelho reinava; tal reinado está expresso na encíclica Immortale Dei: Tempo houve 
em que a Jilosofia do Evangelho governava os Estados. Nessa época, a influencia da sabedo- 
ria crista e a sua virtude divina penetravam as leis, as instituigoes, os costumes dos povos, 
todas as categorías e todas as relagoes da sociedade civil. Entdo a Religiao instituida por 
Jesús Cristo, sólidamente estabelecida no gran de dignidade que Ihe é devido, em toda parte 
era florescenle. gragas ao favor dos príncipes e á protegao legítima dos magistrados. Entdo 
o Sacerdocio e o Imperio estavam ligados entre si por urna feliz concordia e pela permuta 
amistosa de bons oficios. Organizada assim, a sociedade civil deu frutos superiores a toda 
expectativa, frutos cuja memoria subiste e subsistirá, consignada como está em inúmeros docu
mentos que artificio algum dos adversários poderá corromper ou obscurecerle a Europa crista

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 2 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 0 6 Ibsen Noronha

INTRODUCÁO

Instaurare omnia in Christol O moto de Sao Pió X, expresso na encíclica 
E Supremi Apostolatus (l), pode bem servir á compreensáo da Idade Média. 
A causa final desse período histórico era a sociedade sacral. A forma mentís do 
Homem medieval estava marcada pelo teocentrismo. Leíamos as impressivas 
palavras de Plinio Correa de Oliveira:

A conversao dos povos ocidentais nao fo i um fenómeno de superficie. 
O germe da vida sobrenatural penetrou no próprio ámago de sua alma, e 

fo i paulatinamente configurando á semelhanqa de Nosso Senhor Jesús Cristo 
o espirito outrora rude, lascivo e supersticioso das tribos bárbaras. A socie
dade sobrenatural — a Igreja — estendeu assim sobre toda a Europa sua 
contextura hierárquica, e desde as brumas da Escocia até as encostas do 
Vesúvio foram florindo as Dioceses, os Mosteiros, as igrejas, catedrais, 
conventuais ou paroquiais, e, em torno délas, os rebanhos de Cristo.

Esta florescencia religiosa projetou-se sobre a sociedade civil. O prín
cipe, o artesáo, o filósofo, o guerreiro, o menestrel nao era cristao apenas 
dentro do templo, no momento da oragao. Ele reinava, produzia, pensava, 
guerreava e cantava como cristao. Seu reino era um reino cristao, seu 
trabalho era um trabalho cristao, seu pensamento era um pensamento 
cristao, sua guerra era urna guerra crista, e seu canto era um canto cris- 
táo. Toda a vida civil, organizada com fundamento na Lei de Deus, 
ordenou-se segundo a vontade de Deus, e segundo a ordem natural por 
Deus estabelecida quando criou o universo, o mundo e o homem. For- 
mou-se assim urna sociedade temporal estabelecida sob o signo de Cristo, 
segundo a lei de Cristo e conforme a ordem e a natureza própria de cada 
coisa criada por Deus (2).

<" De 4 de Outubro de 1903.
<2) O l i v e i r a ,  Plinio Corréa de. A grande experiencia de dez anos de luta. in Legionario, 

13 de Maio de 1945. Lembremos também a referéncia de Leao XIII ao tempo em que a filo
sofía do Evangelho reinava; tal reinado está expresso na encíclica Immortale Dei: Tempo houve 
em que a Jilosofia do Evangelho governava os Estados. Nessa época, a influencia da sabedo- 
ria crista e a sua virtude divina penetravam as leis, as instituigoes, os costumes dos povos, 
todas as categorías e todas as relagoes da sociedade civil. Entdo a Religiao instituida por 
Jesús Cristo, sólidamente estabelecida no gran de dignidade que Ihe é devido, em toda parte 
era florescenle. gragas ao favor dos príncipes e á protegao legítima dos magistrados. Entdo 
o Sacerdocio e o Imperio estavam ligados entre si por urna feliz concordia e pela permuta 
amistosa de bons oficios. Organizada assim, a sociedade civil deu frutos superiores a toda 
expectativa, frutos cuja memoria subiste e subsistirá, consignada como está em inúmeros docu
mentos que artificio algum dos adversários poderá corromper ou obscurecerle a Europa crista

Humanismo jurídico e poder: exegese do Direito Romano e revolugáo 507

Urna sociedade teocéntrica e hierárquica, como era a medieval, tinha, por 
certo, que estar sacralizada. A sacraliza^ao da ordem temporal, forjada ao longo 
de séculos, desde antes da queda do Império Romano do Ocidente, foi o elemento 
essencial para o nascimento da Civilizafáo Crista Ocidental.

As concepfdes cristas assimiladas pelo Direito Romano, especialmente 
consagradas na compilado justinianéia, deixam ver, para quem tiver olhos, o 
grande contributo do Direito para o nascimento da Idade Media. A ordem 
medieval, muito vincada na organicidade, jamais rejeitou elementos da cultura 
da Antiguidade que, extirpado o paganismo, pudessem fortalecer a construfáo 
da Cristandade.

O Direito sacralizado, assim como tantas das manifesta9oes da cultura 
medieval, fortaleceu essa grande construfao, especialmente no campo da publi- 
cística. As concepfóes acerca da origem do poder vindas do Mundo Antigo, 
filosóficas e jurídicas, receberam as máximas reveladas pelo cristianismo e a 
equafao teve como resultado urna teoría que chegou aos nossos dias permitindo 
a reflexáo e, para muitos, servindo de alternativa.

Os juristas medievais nao destoam nesse quadro. Consideravam-se sacra- 
lizados pelo seu saber (3). Fizeram a exegese do Direito Romano servindo-se 
da axiologia reinante. A Magna Glosa e o trabalho dos Comentadores sao o 
fidedigno testemunho de urna mentalidade, se nao impoluta, ao menos ten- 
dencialmente figurando como lídima representante histórica do período inter- 
médio.

O Humanismo jurídico, a partir do século XV, combateu a jurisprudencia 
medieval. Combateu desqualificando. Combateu produzindo um novo modelo 
através de urna nova exegese do Direito Romano. Combateu com a historici- 
za^ao do C orpu s Iuris C ivilis . E o seu combate marca, no campo do Direito, 
a grande Revoluijáo cultural que o Renascimento perpetrou fundando a moder- 
nidade.

Será urna breve achega sobre tao-somente um dos aspectos da multifacetada 
acfao dos humanistas que tentarei fazer nessa breve comunicafáo. * 1

domou as nagoes bárbaras e as fez passar da ferocidade para a mansidáo, da superstigáo para 
o verdade; se repeliu viloriosamente as invasdes musulmanas, se guardou a supremacía da 
civilizagao, e se, em ludo que faz honra á humanidade, constantemente e em toda parte se 
mostrou guia e mestra; se brindou os povos com a verdadeira liberdade sob diversas formas; 
se sapientissimamente fundou urna multidao de obras para o alivio das misé rías; éfora de toda 
dúvida que ela é grandemente devedora á Religiáo, sob cuja inspiragao e com cujo auxilio 
empreendeu e realizou tao grandes coisas.

(1) Sobre a convicqáo dos juristas medievais da sacralidade e também da auto-suficiencia 
do seu saber consulte-se o erudito trabalho de Al b u q u e r q u e . Ruy de. Poesía e Direito — I — 
P°esia e Lei — / /  — Para urna Revisao da Ciencia Jurídica Medieval, Lisboa, 2007, p. 122. que 
refere fontes e importante bibliografía.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 3 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 0 8 Ibsen Noronha

A FORMA MENTIS MEDIEVAL: TEOCENTRISMO E PODER

A monumental obra de recolha de fontes medievais levada a cabo por 
Ludovico Antonio Muratori deu á luz urna historiografía com pressupostos 
científicos (4). O colossal trabalho iniciou a revelafáo do milénio que liga a 
Antiguidade á Modemidade. As crónicas, as correspondéncias, as leis e os 
costumes ao passarem pelo crivo da crítica histórica favoreceram o delinear dos 
contornos da Idade Média.

Ponto pacífico sobre a sociedade medieval é a sua fundamentafao no princi
pio da autoridade, aspecto revelado na organizafáo social profundamente hierar- 
quizada (5) 6. Os tres estados, ou as tres ordens, sobrevivem mesmo até aos umbrais 
da Revolufáo Francesa, surgindo no cortejo de entrada e influenciando a ordem 
de trabalhos dos Estados-Gerais de 1 7 8 9 . Portanto estava bem presente no acto 
inicial da derrocada do Anden Régime O ideal de urna sociedade tripartida tem 
o selo da Idade Média, assim como Roma está vinculada á ideia Imperial. Foi a 
mentalidade devota á Audoritas que propiciou o nascimento das tres ordens.

A visáo crista nos primordios da Idade Média distinguiu entre o poder 
religioso e o poder civil. Também afirmou a origem divina de todo o poder.

Desde o Edito de Miláo a concep9áo paga do poder vai sendo superada 
pela crista. O Imperador Graciano, ao final do século IV, depóe o título de 
pontifex maximus, contribuindo para urna mais clara distinfáo de poderes.

Quando o Império Romano do Ocidente era já urna ruina, o Papa Gelásio I, 
cujo pontificado decorreu entre 491  e 4 9 6 , formulou o principio das rela9oes entre 
a Igreja e o Estado em urna carta ao Imperador Oriental Anastácio: duas sao as 
autoridades que principalmente regem este mundo: a sagrada dos pontífices e a 
régia. A primeira dignidade é pro aetema vita; a segunda pro temporalium cursu 
rerum. Mas ambas sao coordenadas entre elas pela subordina9áo a Deus (6>. 
Calasso considera essa doutrina o fundamento da publicística medieval.

(4) O século XVIII viu o surgimento de duas monumentais compilafóes, as maiores até 
hoje existentes, de fontes da Idade Média: os Rerum itahcorum scriptores. recolha em 28 voluntes 
de todo o tipo de memorias —  crónicas, epístolas, cantos, poemas, inscribes, leis e éditos —  e 
os Antiquitates ílaliae medii aevi, em 6 volumes, contendo 75 dissertationes em latim, onde os 
varios problemas da vida medieval —  políticos, religiosos, jurídicos, económicos e sociais —  sao 
discutidos e documentados. Aqui nasceu a historiografía moderna sobre a Idade Média, que tem 
como pressuposto científico a crítica das fontes.

<5) Sobre o tema pode-se 1er com proveito Ma t t e i, Roberto de, A Soberanía Necessária, 
Porto. 2002, pp. 39 e ss.

(6) Eis a passagem da epístola escrita em 494: Christus, memor fragilitatis humanae. 
quod suorum saluti congrueret, dispensatione magnifica temperavit, sic actionibus propriis dig- 
nitatebusque distinctis oficia potestatis utriusque discrevit... ut et Christiani imperaloris pro aetema 
vitae pontificibus indigerent et pontífices pro temporalium cursu rerum imperialibus dispositioni-

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 4 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 0 8 Ibsen Noronha

A FORMA MENTIS MEDIEVAL: TEOCENTRISMO E PODER

A monumental obra de recolha de fontes medievais levada a cabo por 
Ludovico Antonio Muratori deu á luz urna historiografía com pressupostos 
científicos (4). O colossal trabalho iniciou a revelafáo do milénio que liga a 
Antiguidade á Modemidade. As crónicas, as correspondéncias, as leis e os 
costumes ao passarem pelo crivo da crítica histórica favoreceram o delinear dos 
contornos da Idade Média.

Ponto pacífico sobre a sociedade medieval é a sua fundamentafao no princi
pio da autoridade, aspecto revelado na organizafáo social profundamente hierar- 
quizada (5) 6. Os tres estados, ou as tres ordens, sobrevivem mesmo até aos umbrais 
da Revolufáo Francesa, surgindo no cortejo de entrada e influenciando a ordem 
de trabalhos dos Estados-Gerais de 1 7 8 9 . Portanto estava bem presente no acto 
inicial da derrocada do Anden Régime O ideal de urna sociedade tripartida tem 
o selo da Idade Média, assim como Roma está vinculada á ideia Imperial. Foi a 
mentalidade devota á Audoritas que propiciou o nascimento das tres ordens.

A visáo crista nos primordios da Idade Média distinguiu entre o poder 
religioso e o poder civil. Também afirmou a origem divina de todo o poder.

Desde o Edito de Miláo a concep9áo paga do poder vai sendo superada 
pela crista. O Imperador Graciano, ao final do século IV, depóe o título de 
pontifex maximus, contribuindo para urna mais clara distinfáo de poderes.

Quando o Império Romano do Ocidente era já urna ruina, o Papa Gelásio I, 
cujo pontificado decorreu entre 491  e 4 9 6 , formulou o principio das rela9oes entre 
a Igreja e o Estado em urna carta ao Imperador Oriental Anastácio: duas sao as 
autoridades que principalmente regem este mundo: a sagrada dos pontífices e a 
régia. A primeira dignidade é pro aetema vita; a segunda pro temporalium cursu 
rerum. Mas ambas sao coordenadas entre elas pela subordina9áo a Deus (6>. 
Calasso considera essa doutrina o fundamento da publicística medieval.

(4) O século XVIII viu o surgimento de duas monumentais compilafóes, as maiores até 
hoje existentes, de fontes da Idade Média: os Rerum itahcorum scriptores. recolha em 28 voluntes 
de todo o tipo de memorias —  crónicas, epístolas, cantos, poemas, inscribes, leis e éditos —  e 
os Antiquitates ílaliae medii aevi, em 6 volumes, contendo 75 dissertationes em latim, onde os 
varios problemas da vida medieval —  políticos, religiosos, jurídicos, económicos e sociais —  sao 
discutidos e documentados. Aqui nasceu a historiografía moderna sobre a Idade Média, que tem 
como pressuposto científico a crítica das fontes.

<5) Sobre o tema pode-se 1er com proveito Ma t t e i, Roberto de, A Soberanía Necessária, 
Porto. 2002, pp. 39 e ss.

(6) Eis a passagem da epístola escrita em 494: Christus, memor fragilitatis humanae. 
quod suorum saluti congrueret, dispensatione magnifica temperavit, sic actionibus propriis dig- 
nitatebusque distinctis oficia potestatis utriusque discrevit... ut et Christiani imperaloris pro aetema 
vitae pontificibus indigerent et pontífices pro temporalium cursu rerum imperialibus dispositioni-

Humanismo jurídico e poder: exegese do Direito Romano e revoluqao 509

Mas o que verdaderamente nos interessa nao é o enunciado teórico ou a 
forfa política que se constituiu. Importa sim, o principio jurídico que será 
assimilado pelas leis.

De Constantino a Justiniano a concepfáo crista acerca do poder vai pene
trando as leis e acaba tomando-se a base do poder imperial.

Ao passar os olhos pelo proémio de Justiniano ao Digesto ou ás Instituiqoes 
vemos afirmado que aquele que detém o poder é ministro de Deus.

Urna carta do Papa Joáo II (7), dirigida a Justiniano, em 5 3 3 , foi acolhida 
pela compilafao do Imperador em CI 1, 1, 8 e traz á Iembranfa passagens 
bíblicas como, por exemplo: per me reges regnant et potentes scribunt iustitiam. 
Por mim reinam os reis, e os príncipes decretam o que é justo (8).

Sao várias as Constituiqoes de Justiniano que recepcionam a concepto  
crista sobre a origem do poder, entre as quais destacamos Nov. 2 8 , 4 , 2 , onde 
pode-se 1er: Hanc iudicavimus nos gratiam competeré dicare Deo, qui imperia- 
lem coronam nobis imposuit, qui purpuram communi decreto a paire nobis 
donavit... Ou seja: Julgamos que era procedente consagrar esta Graqa a Deus, 
que nos pos a coroa imperial, que por decreto comum nos conceden a púrpura 
otravés de nosso Pai...

Talvez o acto fundador da Idade Média tenha sido a coroafáo de Carlos 
Magno, em Roma, no Natal do ano de 8 0 0 , pelo Papa Leáo III. Nasceu o Sacro 
Irnpério Romano Alemáo (9) com a fórmula a Deo coronato...vitae et victoria. 
Estamos perante a concretizaijáo da ideia da Renovatio Imperii.

A teoría gelasiana durante esse acto solene também é concretizada. A coroa- 
<?ao, pelo Chefe da Igreja, do Imperador, em Roma, vivifica duas grandes ins- 
tituifoes que, apesar de ¡numeras vicissitudes, atravessaráo os sáculos: a Igreja 
e o Irnpério. Por sua vez o Direito Canónico e o Direito Romano colaboraram 
Para a unidade da Respublica Christiana.

O conteúdo religioso da legislafao justinianéia permitiu a sua recep to  
medieval e o chamado Renascimento dos estudos jurídicos em Bolonha (l0). 
0  Direito justinianeu foi a lex approbata pela Igreja, na Idade Média, para * (S)

bus uterenlur: quatenus spiritalis adió a carnalibus disrret incursibus, et Deo militans minime 
se negotiis saecularibus implicaret, ac vicissum nom Ule rebus divinis praesidere videretur, qui 
esset negotiis saecularibus implicatus. Apud C a l a s s o , Francesco, Medioevo del Diritto, Milano, 
1 9 5 4 .  pp. 7-16.

<7: O pontificado de Jodo II foi breve mas proficuo. Foi o primeiro Papa a adoptar um 
nome que nüo o de baptismo. Morreu em 535.

(S) Provérbios, 8: 15. Também importa referir a fórmula paulina Non est potestas nisi 
a Deo (Rom. 13, 1) que retoma as palavras de Cristo ao representante do Imperador romano: Tu 
"ao terias poder algum sobre Mim, se nao te fosse dado do alto (Jo 19. 11).

(9) Vide o  c l á s s i c o  B r y c e , The Holy Román Empire, L o n d o n .  1 8 6 4 .

" 0 | C ó r t e s e . II Rinascimento giuridico medieval. Roma, 1992.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 5 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



510 Ibsen Noronha

servir in temporalibus. A adesao do legislador á dogmática crista nao pode ser 
menosprezada em urna época de cariz essencialmente religioso. Kantorowicz 
apresenta o interessante argumento da aceita9áo do Direito Romano ter sido 
ampia pelo facto do próprio Cristo se haver submetido, na sua passagem pela 
Terra, ao Direito do Império Romano.

A Escola de Bolonha, a partir do século XII, foi urna das manifestafoes 
mais brilhantes da visáo universalista do direito. As Glosas, assim como toda 
a extensa lista de géneros literários produzidos pela Escola, sistematizam o 
Direito e permitem acalentar o sonho de unidade jurídica na Cristandade.

O IMPÉRIO DA LEI

A concep9ao medieval de poder submete o soberano á Lei. O monarca 
permanece sub lege, o que limita o seu poder. Seja pelo direito divino, seja 
pelo direito consuetudinário, seja pelas leis fundamentáis do reino, o poder 
possui urna essencial limita9ao que nao permite que se destrua a soberanía por 
actos de iniquidade (ll).

Santo Isidoro de Sevilha recolheu um antigo provérbio que afirma: Serás 
rei se agires segundo o direito, do contrário nao o serás (|2). O principio da 
JustÍ9a fundamenta a autoridade do monarca. A limita9áo da lei divina ou da 
lei natural nada mais faz senao fortalecer o poder soberano. O dai a César o 
que é de César e a Deus o que é de Deus (Mt 2 2 , 2 1 ) deveria ser interpretado 
de acordo com a passagem dos Actos dos Apóstolos (5 , 2 9 ): deve-se obedecer 
antes a Deus que aos bomens.

Assim, na sociedade hierárquica medieval nao poderia jamais prevalecer a 
lei humana em caso de conflito com a divina.

A legitimidade do monarca desaparece em caso de arbitrio. No seu De 
legibus et consuetudinibus Angliae, Bracton afirma: Non est enim rex, ubi domi- 
natur voluntas et non lex (13), ou seja, nao há rei onde a vontade subjuga a lei. 
Os irmaos Carlyle afirmaram que este é um enunciado sintético de um principio 
que informa toda a estrutura constitucional da sociedade medieval.

Na península hispánica, ao tempo dos Visigodos, foi confirmado tal prin
cipio. O IV Concilio de Toledo, realizado em 633  proclamou: O que faz o rei 
nao é a sua pessoa, mas o direito. * 021

<ll) A aequitas para os glosadores é Deus. C a r l y l e ,  R. W: C a r l y l e . A.J., A History of 
Medioeval Political Theory in the West, Edinburgh and London, 1928. vol. II, pp. 7 e ss.

021 S a n t o  I s i d o r o  d e  S e v i l h a , Etimologiae, l i v r o  IX, c a p .  III.
<l5) H. d e ' B r a c t o n , De Legibus et consuetudinibus Angliae, Vaduz. 1964, cap. I, 8. 5 

(fol. 5b).

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 6 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



510 Ibsen Noronha

servir in temporalibus. A adesao do legislador á dogmática crista nao pode ser 
menosprezada em urna época de cariz essencialmente religioso. Kantorowicz 
apresenta o interessante argumento da aceita9áo do Direito Romano ter sido 
ampia pelo facto do próprio Cristo se haver submetido, na sua passagem pela 
Terra, ao Direito do Império Romano.

A Escola de Bolonha, a partir do século XII, foi urna das manifestafoes 
mais brilhantes da visáo universalista do direito. As Glosas, assim como toda 
a extensa lista de géneros literários produzidos pela Escola, sistematizam o 
Direito e permitem acalentar o sonho de unidade jurídica na Cristandade.

O IMPÉRIO DA LEI

A concep9ao medieval de poder submete o soberano á Lei. O monarca 
permanece sub lege, o que limita o seu poder. Seja pelo direito divino, seja 
pelo direito consuetudinário, seja pelas leis fundamentáis do reino, o poder 
possui urna essencial limita9ao que nao permite que se destrua a soberanía por 
actos de iniquidade (ll).

Santo Isidoro de Sevilha recolheu um antigo provérbio que afirma: Serás 
rei se agires segundo o direito, do contrário nao o serás (|2). O principio da 
JustÍ9a fundamenta a autoridade do monarca. A limita9áo da lei divina ou da 
lei natural nada mais faz senao fortalecer o poder soberano. O dai a César o 
que é de César e a Deus o que é de Deus (Mt 2 2 , 2 1 ) deveria ser interpretado 
de acordo com a passagem dos Actos dos Apóstolos (5 , 2 9 ): deve-se obedecer 
antes a Deus que aos bomens.

Assim, na sociedade hierárquica medieval nao poderia jamais prevalecer a 
lei humana em caso de conflito com a divina.

A legitimidade do monarca desaparece em caso de arbitrio. No seu De 
legibus et consuetudinibus Angliae, Bracton afirma: Non est enim rex, ubi domi- 
natur voluntas et non lex (13), ou seja, nao há rei onde a vontade subjuga a lei. 
Os irmaos Carlyle afirmaram que este é um enunciado sintético de um principio 
que informa toda a estrutura constitucional da sociedade medieval.

Na península hispánica, ao tempo dos Visigodos, foi confirmado tal prin
cipio. O IV Concilio de Toledo, realizado em 633  proclamou: O que faz o rei 
nao é a sua pessoa, mas o direito. * 021

<ll) A aequitas para os glosadores é Deus. C a r l y l e ,  R. W: C a r l y l e . A.J., A History of 
Medioeval Political Theory in the West, Edinburgh and London, 1928. vol. II, pp. 7 e ss.

021 S a n t o  I s i d o r o  d e  S e v i l h a , Etimologiae, l i v r o  IX, c a p .  III.
<l5) H. d e ' B r a c t o n , De Legibus et consuetudinibus Angliae, Vaduz. 1964, cap. I, 8. 5 

(fol. 5b).

Humanismo jurídico e poder: exegese do Direito Romano e revolufdo 511

Curioso notar que na coroafáo da rainha Elisabeth, em 1 9 5 3 , ainda temos 
bem presente o eco deste principio medieval. No acto de juramento, a rainha, 
respondendo á pergunta do Arcebispo de Canterbury, jura defender a fé e agir 
de modo cristáo, segundo a just¡9a e conforme á lei divina e natural.

O aforisma de Ulpiano, tantas vezes citado, quodprincipi placuit legis habet 
vigorem, foi interpretado por Azo (14): Sendo vigário de Deus e seu ministro 
na térra, o rei nao tem outro poder sendo aquele que exerce na base do direito. 
Mas isto nao contradiz a passagem que afirma: O que agrada ao rei tem vigor 
de lei, porque se acrescenta no fim  desta norma (D, 1,4, 1): pois que, através 
da lex regia, que emana do seu imperium, o povo transferiu para ele todo o 
seu poder e autoridade (!5).

Como afirma R ui M a r c o s  ao dissertar sobre o período da administrado 
visigótica na península:

A própria origem do poder recebeu um lance harmonizador com raí- 
zes romanistas. Assim se invocou a famosa lex regia, em rigor, lex de 
imperio, na base da qual os legistas sustentaram que a naqao transferirá 
para o príncipe todo o poder.

E mais adíante:

Quanto á proveniencia do poder, a Idade Média acatou o ensinamento 
de Sao Paulo expresso na sua Epístola aos Romanos: Omnis potestas a 
Deo. Non est potestas nisi a Deo. Todo o poder vem de Deus. Nao há 
poder que nao venha de Deus. Um entendimento que, depois do apóstalo 
Sao Paulo em Espanha, os concilios de Toledo retomaram.

Era de Deus que todo o poder provinha. E, coerentemente também, 
o senhorio temporal que os monarcas exerciam afigurava-se um remédio 
divino para o estado de imperfeiqao e de pecado. Mas se tal asserqao se 
admitía indiscutida, já  os seus desenvolvimientos oscilavam ao sabor das 
concepqoes políticas.

Sustentavam alguns que se todo o poder, em abstracto, procedía de 
Deus na sua esséncia e origem, isso nao significava que, em concreto, o 
mesmo poder tivesse transitado directamente de Deus para os príncipes ou 
governantes. Carecía de um medianeiro privilegiado. De bom grado, o

<'<> A sua Summa Codiéis foi considerada o ápice da Escola dos Glosadores. Bracton 
utilizou muito esta obra de Azo. ■ .... .■

(IS» E. Ka n t o r iw ic z , í  due carpí del Re. L idea di regalila nella teología política medie
n te , Turim. 1989, p. 129.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 7 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 1 2 Ibsen Noronha

pensamento político portugués aceitou a ideia de que os príncipes se tor- 
navam vigários de Deus e reís por gra$a divina, olhando a entronizando 
como urna espécie de sacramento. Mas era a sociedade civil que tinha 
recebido directamente o poder de Deus e que, através de um contrato fir
mado com o monarca, o alienava na pessoa real. Surgia assim o desenlio 
de um pacto que, na linguagem dos teólogos medievais, se chamava, suges
tivamente, pactum subjectionis (16).

Para Bártolo de Sassoferrato o povo romano deteve o poder de legislar 
enquanto possuiu o poder de deposifáo, mas este poder nao foi recebido pelo 
Sacro Império. O poder de depos¡9áo, isto sim, havia sido transmitido ao Papa. 
A passagem está no seu célebre Comentário ao Código:

Ego credo quod populus Romanus et senatus non possunt facere legem, 
ratio est, postquam populus Romanus transtulit potestatem in principem, 
adhuc apud eos remansit potestas eligendi et privandi ut 1.2, pár. Exactis, 
de originis júris(Dig. I, 2, 2, 16) et illo tempore poterart populus Romanus 
condere legem, et etiam senatus, sed hodie omnis potestas imperii, est 
abdicata ab eis. Jus enim eligendi habent principis de Alemannia, et jus 
privandi habet solus Papa, ut extra de re judicata (l7).

Pensó que nem o povo Romano nem o Senado podem fazer lei; e a 
razáo é esta: depois que o povo Romano transferiu o poder para o Príncipe 
— até essa altura coube-lhes [ao povo] o poder de eleger e de destituir, e, 
naquele tempo, o povo romano podía fazer lei, tal como o senado. Hoje 
em dia, porém, toda a soberanía pertence ao império, tendo o povo e o 
senado déla abdicado. A verdade é que pertence ao principe da Alemanha 
o direito de eleger, e só o Papa detém o direito de destituir, para além das 
coisas julgadas (18).

Bártolo considera que o príncipe é legibus solutas, mas deve viver de a c o r d ó  

com a lei: isto é, equum et dignum.
A posÍ9ao de Baldo nao difere muito do seu grande contemporáneo. Para 

Baldo princeps debet vivere secundum legem; quia ex lege ejusdem pendet 
auctoritas. Um importante trabalho de Baldo sobre o direito feudal apresenta 
a posÍ9áo do famoso conciliador acerca do pactum subjectionis. Imperator

1161 Cfr. Ma r c o s , Rui de Figueiredo, Apontamentas de Historia da Administrando Pública. 
pp. 260 e ss.

(17) Comm. Cod. I. 14. 12.
(18) Tradujo graciosamente oferecida pela Dra. Alia Rodrigues.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 8 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 1 2 Ibsen Noronha

pensamento político portugués aceitou a ideia de que os príncipes se tor- 
navam vigários de Deus e reís por gra$a divina, olhando a entronizando 
como urna espécie de sacramento. Mas era a sociedade civil que tinha 
recebido directamente o poder de Deus e que, através de um contrato fir
mado com o monarca, o alienava na pessoa real. Surgia assim o desenlio 
de um pacto que, na linguagem dos teólogos medievais, se chamava, suges
tivamente, pactum subjectionis (16).

Para Bártolo de Sassoferrato o povo romano deteve o poder de legislar 
enquanto possuiu o poder de deposifáo, mas este poder nao foi recebido pelo 
Sacro Império. O poder de depos¡9áo, isto sim, havia sido transmitido ao Papa. 
A passagem está no seu célebre Comentário ao Código:

Ego credo quod populus Romanus et senatus non possunt facere legem, 
ratio est, postquam populus Romanus transtulit potestatem in principem, 
adhuc apud eos remansit potestas eligendi et privandi ut 1.2, pár. Exactis, 
de originis júris(Dig. I, 2, 2, 16) et illo tempore poterart populus Romanus 
condere legem, et etiam senatus, sed hodie omnis potestas imperii, est 
abdicata ab eis. Jus enim eligendi habent principis de Alemannia, et jus 
privandi habet solus Papa, ut extra de re judicata (l7).

Pensó que nem o povo Romano nem o Senado podem fazer lei; e a 
razáo é esta: depois que o povo Romano transferiu o poder para o Príncipe 
— até essa altura coube-lhes [ao povo] o poder de eleger e de destituir, e, 
naquele tempo, o povo romano podía fazer lei, tal como o senado. Hoje 
em dia, porém, toda a soberanía pertence ao império, tendo o povo e o 
senado déla abdicado. A verdade é que pertence ao principe da Alemanha 
o direito de eleger, e só o Papa detém o direito de destituir, para além das 
coisas julgadas (18).

Bártolo considera que o príncipe é legibus solutas, mas deve viver de a c o r d ó  

com a lei: isto é, equum et dignum.
A posÍ9ao de Baldo nao difere muito do seu grande contemporáneo. Para 

Baldo princeps debet vivere secundum legem; quia ex lege ejusdem pendet 
auctoritas. Um importante trabalho de Baldo sobre o direito feudal apresenta 
a posÍ9áo do famoso conciliador acerca do pactum subjectionis. Imperator

1161 Cfr. Ma r c o s , Rui de Figueiredo, Apontamentas de Historia da Administrando Pública. 
pp. 260 e ss.

(17) Comm. Cod. I. 14. 12.
(18) Tradujo graciosamente oferecida pela Dra. Alia Rodrigues.

D
ir

ei
to

 R
om

an
o

Humanismo jurídico e poder: exegese do Direito Romano e revolugao 513

habeat plenitudinem potestatis, quia verum est quod Deus subjecit ei leges, sed 
non subjecit ei contractus ex quibus obligatus e s t(19). Assim, o Imperador está 
submetido ao contrato, assim como os seus sucessores. Apresenta como exem- 
plo a concessáo de Frederico I do condado e outros territorios de Pavía aquando 
do juramento de fidelidade ao imperador. Nec ipse concessor nec eius sucessor 
poterat revocare sine culpa communis Papiae (20) 2.

Sobre a plenitude de poder do Papa Baldo degli Ubaldi afinnou que ex 
certa scientia super jus et contra jus et extra jus omnia possunt (2,). Tanto 
para o imperador quanto para o sumo pontífice encontrava um poder extraordi- 
nário que contrastava com a submissáo ordinária á lei.

Na Idade Média, desde as brumas da Escocia até as encostas do Vesúvio, 
estava consagrada a doutrina acerca da origem divina do poder. Papas, Impe
radores, teólogos, canonistas e juristas colaboraram para o robustecimento da 
teoria. Mas a partir do século XV o edificio medieval apresentou fissuras.

h u m a n i s m o , h u m a n i s m o  JURÍDICO E REVOLUCAO

Afirmou Charles Dupuis que «as duas chaves da abóboda do direito público 
construido pela Cristandade medieval desabaram ao mesmo tempo. Os que 
negam a autoridade do Papa, contestam a do Imperador. Com efeito, eles nao 
podem tomar-se independentes na ordem espiritual, se nao rompem ou enfra- 
quecem os vínculos que os colocam mais ou menos sob a dependencia do 
Imperador fiel a Roma» (22) *.

A observa9ao refere-se á dupla revolu9áo, intelectual e religiosa, que teve 
lugar durante os sáculos XV e XVI. A Cristandade medieval foi abalada, antes 
da cisao protestante, pela emancipa9áo, operada pelo Humanismo, na esfera 
política, da fonte metafísica e moral da qual a Igreja era depositária e guardia <23). 
O principal nome vinculado a esta emancipa9ao é Maquiavel.

Mas o século XV já  dera o seu contributo para este processo através do 
Humanismo jurídico, que combateu veementemente as concep9óes medievais.

(l91 Que Imperador detenha a plenitude do poder, porque, embora sendo verdade que Deus 
'he submeteu a ele as leis. náo lhe submeteu os contractos aos quais [o Imperador] se obrigou 
[previamente],

<20) Ca r l y l e , R. W; Ca r l y l e , A. J.. A History of Medioeval Political Theory in the West. 
C'C vol, VI. pp. 20 e ss.

(2I) Idem. p. 146.
<22! Cfr. Du pu is , Charles, Le principe d'équilibre et le concert européen de la paix de 

Westphalie á l acle d'Algéciras, Paris. 1909. p. 13.
(2,! Sobre o tema vide Ma t t e l  Roberto de. op. cit.. pp. 63 e ss.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 9 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 1 4 Ibsen Noronha

Curiosamente o inicio do movimento se deu por meio de urna querela entre 
literatos e juristas, cujo precursor foi o polémico e irascível Lorenzo Valla (24). 
Quando professor de Retórica em Pavía, escreveu urna acerba crítica aos juris
tas medievais que pode ser considerada o primeiro documento da batalha, que 
iria durar cerca de dois sáculos, em tomo da ciencia jurídica. Valla desfere os 
seus golpes principalmente contra Justiniano que, ao compilar, destruiu a har
monía da sapiencia jurídica romana, tornando necessárias as interpretafóes e os 
comentários. Ridiculariza também o latim bárbaro dos medievais. Lorenzo 
Valla é um polemista e os seus ataques tinham como alvo «todos os aspectos 
da cultura medieval», na expressao de Domenico Maffei (25).

O combate travado pelos humanistas contra a jurisprudéncia medieval 
centrava-se na desqualificafáo do método utilizado até entáo. A escolástica 
deveria ser afastada e substituida pelo método histórico-filológico, único capaz 
de revelar a verdadeira esséncia do Direito Romano.

Para além disso o anti-tribonianismo (26) desqualificava o Corpus Iuris 
Civilis, compilado que desfigurara o direito da época de ouro: a clássica. 

Afirmou WlAECKER:

Os glosadores e os consiliadores constituíam a segunda camada culta, 
que se tinha formado na Idade Média ao lado dos clérigos; a sua fama 
generalizada baseava-se também na consonancia entre as suas concepqdes 
e métodos e o próprio espirito medieval. Urna vez que o humanismo pos 
em questao estes fundamentos e extraiu da literatura e arte da antiguidade 
urna nova imagem do homem e um novo ideal educativo, o choque com a 
jurisprudéncia (e o mesmo se passou com a teología e a filosofía) nao 
podía deixar de se dar; pois os juristas pela sua parte interpretavam as 
fontes romanas, portanto da antiguidade, com urna intenqao de todo dife

(2i| Sobre o humanista ver G a e t a ,  F., Lorenzo Valla. Filología e Storia ne/FUmanesimo 
Italiano, Napoli, 1955.

(25) Vide M a f f e i , Domenico, Gli inizi dell umanesimo giuridico, Milano, 1964. pp. 33 e ss. 
A expressao encontra-se na p. 40.

(26) Em Budé, Aymar du Rivail e Alciato encontram-se acusafóes á pessoa do imperador, 
mas o auge das críticas é a obra de Hotman, o seu Antitribunianus. As críticas dirigem-se ás 
antinomias, que atribuí á pressa e á ignorancia dos compiladores, á supressáo da melhor parte da 
jurisprudéncia romano-clássica e á confusáo dos fragmentos conservados no Digesto, que condu- 
ziu á corrupto e a incerteza no direito. A crítica dos humanistas á Compilafao de Justiniano é 
digna de nota. Chega-se ao exagero de ataques pessoais ao imperador e ao seu ministro. Os 
epítetos recolhidos por Gentili sáo concludentes: ignavus, analphavitus imperalor: imperitus, 
ordinis expers, mate de nobis meritus, stultas, ambitiosus, ignarissimum animal laiinae linguae, 
omnium deorum contemptor, el praeserlim a jlde Christi abhorrens Tribonianus Ule operis archi- 
tectus Cfr. G e n t i l i , Alberico, De iuris interpretibus dialogi sex. Torino. 1937, VI, p. 193.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 10 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 1 4 Ibsen Noronha

Curiosamente o inicio do movimento se deu por meio de urna querela entre 
literatos e juristas, cujo precursor foi o polémico e irascível Lorenzo Valla (24). 
Quando professor de Retórica em Pavía, escreveu urna acerba crítica aos juris
tas medievais que pode ser considerada o primeiro documento da batalha, que 
iria durar cerca de dois sáculos, em tomo da ciencia jurídica. Valla desfere os 
seus golpes principalmente contra Justiniano que, ao compilar, destruiu a har
monía da sapiencia jurídica romana, tornando necessárias as interpretafóes e os 
comentários. Ridiculariza também o latim bárbaro dos medievais. Lorenzo 
Valla é um polemista e os seus ataques tinham como alvo «todos os aspectos 
da cultura medieval», na expressao de Domenico Maffei (25).

O combate travado pelos humanistas contra a jurisprudéncia medieval 
centrava-se na desqualificafáo do método utilizado até entáo. A escolástica 
deveria ser afastada e substituida pelo método histórico-filológico, único capaz 
de revelar a verdadeira esséncia do Direito Romano.

Para além disso o anti-tribonianismo (26) desqualificava o Corpus Iuris 
Civilis, compilado que desfigurara o direito da época de ouro: a clássica. 

Afirmou WlAECKER:

Os glosadores e os consiliadores constituíam a segunda camada culta, 
que se tinha formado na Idade Média ao lado dos clérigos; a sua fama 
generalizada baseava-se também na consonancia entre as suas concepqdes 
e métodos e o próprio espirito medieval. Urna vez que o humanismo pos 
em questao estes fundamentos e extraiu da literatura e arte da antiguidade 
urna nova imagem do homem e um novo ideal educativo, o choque com a 
jurisprudéncia (e o mesmo se passou com a teología e a filosofía) nao 
podía deixar de se dar; pois os juristas pela sua parte interpretavam as 
fontes romanas, portanto da antiguidade, com urna intenqao de todo dife

(2i| Sobre o humanista ver G a e t a ,  F., Lorenzo Valla. Filología e Storia ne/FUmanesimo 
Italiano, Napoli, 1955.

(25) Vide M a f f e i , Domenico, Gli inizi dell umanesimo giuridico, Milano, 1964. pp. 33 e ss. 
A expressao encontra-se na p. 40.

(26) Em Budé, Aymar du Rivail e Alciato encontram-se acusafóes á pessoa do imperador, 
mas o auge das críticas é a obra de Hotman, o seu Antitribunianus. As críticas dirigem-se ás 
antinomias, que atribuí á pressa e á ignorancia dos compiladores, á supressáo da melhor parte da 
jurisprudéncia romano-clássica e á confusáo dos fragmentos conservados no Digesto, que condu- 
ziu á corrupto e a incerteza no direito. A crítica dos humanistas á Compilafao de Justiniano é 
digna de nota. Chega-se ao exagero de ataques pessoais ao imperador e ao seu ministro. Os 
epítetos recolhidos por Gentili sáo concludentes: ignavus, analphavitus imperalor: imperitus, 
ordinis expers, mate de nobis meritus, stultas, ambitiosus, ignarissimum animal laiinae linguae, 
omnium deorum contemptor, el praeserlim a jlde Christi abhorrens Tribonianus Ule operis archi- 
tectus Cfr. G e n t i l i , Alberico, De iuris interpretibus dialogi sex. Torino. 1937, VI, p. 193.

Humanismo jurídico e poder: exegese do Direito Romano e revoluqáo 515

rente, ou seja, com urna intentado ao mesmo tempo autoritária e prática. 
Esta tensao cavou-se aínda mais em virtude de oposiqoes de carácter filo
sófico entre o nominalismo aristotélico dos escolásticos e dos juristas e o 
idealismo platónico do humanismo e em virtude de urna polémica estética 
e social contra a classe dos juristas (27).

Os humanistas, desejosos da pureza da doutrina romana, nao podiam perdoar 
a Justiniano a obra de fragmentapáo daquele monumento clássico. Era evidente 
que o imperador cristao muito alterara da jurisprudencia paga. Podemos mesmo 
dizer que o Direito Romano justinianeu era, cum grano salís: II Diritto Romano 
Cristiano — título da celebrada obra de Biondo Biondi.

UM ASPECTO DA DESSACRALIZA^ÁO DO DIREITO ROMANO

A mundivisáo medieval tinha como característica essencial a sacralidade. 
A tendéncia de sacralizapáo da ordem temporal é manifesta em diversos aspec
tos da vida nesse tempo. O mundo do Direito nao era exceppáo. Refira-se o 
caso de um manuscrito: a littera pisana ou florentina.

Na Idade Média este manuscrito era cercado de grande cerimonial, sobretudo 
3o ser exibido. Revestia-se de grande solenidade a sua apresentapáo (28). E tal 
solenidade perdurou, tendo-se noticia da consulta feita pelo portugués Luís 
Alvares Nogueira <29) aínda no inicio do século XVI.

O portugués, espirito moderno, qualifica as cerimónias em tomo da littera, 
guardada na capela do Palazzo Vecchio, como objecto sagrado, e iluminada por 
candeias na sua apresentapáo, de superstitiosae cerimoniae.

A conceppáo humanista, que via no antigo manuscrito apenas um documento 
Para uso do método histórico-filológico, contrasta com a conceppáo popularizada, 
que dava ao documento valor análogo ao das Sagradas Escrituias.

Esta visao sacral comepa a ser banida com a autorizapáo, dada por 
Lorenzo, o Magnífico, a Poliziano, para estudar o manuscrito sem as restripoes 
das formalidades exigidas até entao. O célebre humanista serviu-se da ajuda 
doutrinal do jurista Bartolomeo Sozzini (30), que qualifica de «Papiniano do 
seu século».

,27; Cfr. Wia e c k e r . Franz. Historia do Direito Privado Moderno, Lisboa. 1993. p. 8 8 .
'3#> Sa v ig n y , Histoire do Droit Román au Moyen-Age, cit.. 111. pp. 317 e ss.; M a f f e i , op 

cit.. p. 84.94
a"'- Go m e s  d a  Sil v a . Nuno Espinosa. Humanismo e Direito em Portugal no séc. XVI, 

Lisboa. 1964. pp. 187-8.
(1,i) Bartolomeo Sozzini foi professor de Giovanni Medicó futuro Papa Leao X.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 11 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 1 6 Ibsen Noronha

Poliziano trabalhou sobre o texto da littera florentina, conferindo e anotando 
os títulos para, em seguida, confrontá-lo com a littera bononiensis, texto utilizado 
pelas escolas de direito.

Era, portanto, urna redescoberta do Digesto. Ao contrário do trabalho 
dos glosadores nao se buscava a adaptado ao presente, mas inserir o Digesto 
na historia. Contudo, importa salientar que nao é só o Digesto a ser histori- 
cizado. Todos os textos redescobertos o sao, sejam eles pré-justinianeus ou 
pós-justinianeus. Também os manuscritos das restantes partes do Corpus Inris 
passam por este processo. Ao historicizarem o direito romano os represen
tantes da Escola culta negam que seja um ordenamento jurídico vigente 
intemporalmente. Eles aprofundaram os estudos sobre a historia de Roma e 
revelaram os condicionamentos sociais que deram origem á ratio legis das 
disposifoes concretas. Desta maneira, o Corpus Iuris Civilis dissolve-se e 
nao mais representa urna unidade. A dedicado á filosofía dos representantes 
do mos gallicus foi fundamental, visto ter servido de instrumento hermenéu- 
tico para, juntamente com a historia, compreender o sentido da norma romana. 
Desta forma, historicizado, o direito romano nao tem mais o privilégio de 
ratio scripta (3I).

JURISTAS HUMANISTAS, PODER E A IGREJA

Nos umbrais do século XVI, algumas obras do triunvirato do Humanismo 
jurídico, representado por Budé, Alciato e Zasius, já mostravam a maturafáo da 
nova metodología (32).

Pierre Mesnard considera Alciato (1492-1550) como incamasáo do Renas- 
cimento, um dos seus representantes mais típicos e mais dinámicos. Foi pro
piamente um jurista humanista, buscando conciliar o conhecimento das leis com 
o das humanidades. Na sua obra Paradoxa (1518) convida os juristas a inter- 
pretarem de maneira singela e directa os textos do direito romano, deixando de 
lado os comentadores. Ensinou em Avignon e Bourges, onde abandonou o 
programa habitual e expós seus pontos de vista pessoais. Foi um triunfo da 
nova Escola. Afluíram alunos de todas as partes. Erasmo chegou a enviar dois 
estudantes. Amerbach ouviu as suas l¡9oes. Calvino deixou Orléans e veio

(3I) Sobre o tema existe abundante literatura. Vide Ca r pin t e r o , Francisco. “Mos ita- 
licus", “mos gallicus'' y  el Humanismo racionalista, lus commune, VI, 1977. com vasta 
bibliografía.

<32; De Budé deve-se ressaltar o De asse (1515); de Alciato as Annotatiunculae (1513) e 
de Zasius as Lucubrationes (1518). Também é de referir a Historia iuris civilis (1515) de Aymar 
du Rivail, que é considerada por alguns como a primeira obra de Historia do Direito.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 12 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 1 6 Ibsen Noronha

Poliziano trabalhou sobre o texto da littera florentina, conferindo e anotando 
os títulos para, em seguida, confrontá-lo com a littera bononiensis, texto utilizado 
pelas escolas de direito.

Era, portanto, urna redescoberta do Digesto. Ao contrário do trabalho 
dos glosadores nao se buscava a adaptado ao presente, mas inserir o Digesto 
na historia. Contudo, importa salientar que nao é só o Digesto a ser histori- 
cizado. Todos os textos redescobertos o sao, sejam eles pré-justinianeus ou 
pós-justinianeus. Também os manuscritos das restantes partes do Corpus Inris 
passam por este processo. Ao historicizarem o direito romano os represen
tantes da Escola culta negam que seja um ordenamento jurídico vigente 
intemporalmente. Eles aprofundaram os estudos sobre a historia de Roma e 
revelaram os condicionamentos sociais que deram origem á ratio legis das 
disposifoes concretas. Desta maneira, o Corpus Iuris Civilis dissolve-se e 
nao mais representa urna unidade. A dedicado á filosofía dos representantes 
do mos gallicus foi fundamental, visto ter servido de instrumento hermenéu- 
tico para, juntamente com a historia, compreender o sentido da norma romana. 
Desta forma, historicizado, o direito romano nao tem mais o privilégio de 
ratio scripta (3I).

JURISTAS HUMANISTAS, PODER E A IGREJA

Nos umbrais do século XVI, algumas obras do triunvirato do Humanismo 
jurídico, representado por Budé, Alciato e Zasius, já mostravam a maturafáo da 
nova metodología (32).

Pierre Mesnard considera Alciato (1492-1550) como incamasáo do Renas- 
cimento, um dos seus representantes mais típicos e mais dinámicos. Foi pro
piamente um jurista humanista, buscando conciliar o conhecimento das leis com 
o das humanidades. Na sua obra Paradoxa (1518) convida os juristas a inter- 
pretarem de maneira singela e directa os textos do direito romano, deixando de 
lado os comentadores. Ensinou em Avignon e Bourges, onde abandonou o 
programa habitual e expós seus pontos de vista pessoais. Foi um triunfo da 
nova Escola. Afluíram alunos de todas as partes. Erasmo chegou a enviar dois 
estudantes. Amerbach ouviu as suas l¡9oes. Calvino deixou Orléans e veio

(3I) Sobre o tema existe abundante literatura. Vide Ca r pin t e r o , Francisco. “Mos ita- 
licus", “mos gallicus'' y  el Humanismo racionalista, lus commune, VI, 1977. com vasta 
bibliografía.

<32; De Budé deve-se ressaltar o De asse (1515); de Alciato as Annotatiunculae (1513) e 
de Zasius as Lucubrationes (1518). Também é de referir a Historia iuris civilis (1515) de Aymar 
du Rivail, que é considerada por alguns como a primeira obra de Historia do Direito.

Humanismo jurídico e poder: exegese do Direito Romano e revolufdo 5 1 7

escutar a nova doutrina. O delfím assistiu ás prelecfóes e o próprio Francisco I 
vem ouví-lo e concede-lhe o título de Professor Real (33).

Alciato nao tem o afa demolidor dos primeiros humanistas (34), e considera 
Acúrsio e Bártolo importantes para a ciencia jurídica. Mas traz novidades: latim 
requintado, interesse pela filosofía e pelo método histórico.

Merece referencia a sua obra De Verborum significatione, na qual produz 
um léxico jurídico. O próprio Valla é aqui atacado por nao haver consultado 
as melhores ed¡9oes do Digesto e atrever-se a interpretá-lo sem a menor nofáo 
da ciéncia do direito. Alciato além de tratar as matérias jurídicas com espirito 
renascentista busca subtrair aos gramáticos este encargo.

Seu interesse pela historia leva-o a publicar um comentário sobre Tácito e 
outras obras de carácter histórico. Urna obra postuma é de grande importáncia: 
De formula Romani imperii libellus (1559). Nesse trabalho analisou as magis
traturas romanas e explicou a autoridade do César e do Senado. E urna verda- 
deira filosofía da historia, em que o motor é a trad¡9ao do Império. A filosofía 
da historia come9a a afirmar-se junto ao Humanismo jurídico. A anatomía 
política é apresentada por Alciato em reflexóes comparativas que confrontam 
alguma situa9áo moderna com urna fa9anha romana. O desejo é atrair para os 
principios imprescritíveis da filosofía política, como afírmou Mesnard ** 35 36\

Importa ressaltar que Alciato aceitava tenuemente a ortodoxia religiosa 
romana. Suas obras anteriores ás proclama9oes de Lutero o demonstram. Den- 
tre estas obras o seu pequeño tratado Contra vitam monasticum, escrito por volta 
de 1515, revela urna exacerbada acrimonia contra a instituÍ9áo regular monástica. 
Tal ataque a urna institu¡9ao com mais de mil anos era, no mínimo, temerário. 
A Laus Stultitiae de Erasmo, publicada alguns anos antes, já  apresentara críticas 
acerbas á institu¡9ao. Erasmo recebeu o tratado de Alciato. Após a condena9áo 
de Lutero o jurista pediu a Erasmo que destruísse o manuscrito 135>.

Sabe-se que foi em Fran9a que teve maior desenvolvimento o Humanismo 
jurídico. A protec9áo de urna monarquía forte mostrou-se essencial. Budé 
(1468-1540) foi o primeiro grande expoente francés da Escola culta ou juris

|33) Via r d , Paul-Emile, André Alcial, París, 1926; Me s n a r d . Pierre. Alciato y el nacimiento 
del Humanismo jurídico, in Revista de Estudios Politcos. Madrid, 53,1950. pp. 123-129.

(3<) A amizade e correspondencia com Erasmo podem explicar algo sobre a prudencia de 
Alciato.

(35) Me s n a r d , Pierre, Alciato y el nacimiento del Humanismo jurídico, in Revista de 
Estudjos Politcos, cit., p. 128.

(36) Erasmo nao destruiu o manuscrito do pequeño tratado e este, após vissicitudes. foi 
Publicado, no século XVII, na Holanda, e ¡mediatamente posto no Index. Refiro também a obra 
Emblemas (1521). que teve diversas edifoes ainda em vida de Alciato. Interessante notar que o 
Jurista aqui irá penetrar um dominio normalmente ocupado pelos teólogos e moralistas.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 13 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 1 8 Ibsen Noronha

prudencia elegante. Para ele, o conhecimento teórico do direito era concebido 
substancialmente com o análise das fontes. Assim, a ligafao entre a cultura 
humanística e o conhecimento do direito fazia surgir urna nova concepqáo da 
scientia iuris. O Corpus Iuris Civilis é considerado sob outro prisma, e os 
studia humanitatis tém papel preponderante.

Budé colocou em causa o principio da autoridade ao dar urna nova pers
pectiva sobre as obras do passado. A sua concepfao da filosofía como ciencia 
enciclopédica essencial á formafao do Homem completo, com capacidade cria- 
tiva, abriu a via para a forma9áo dos direitos nacionais. Budé sugeriu ao rei de 
Franca, Francisco I, a preparaqáo de um código de leis baseado ñas experiencias 
e no patrimonio do Corpus Iuris. Pretendía urna sistematizafáo e recordou o 
modelo clássico que teria sido proposto na obra perdida De iure civili in artem 
redigendo, de Cicero. Os jurisconsultos humanistas do séc. XVI tinham, como 
Budé, este propósito lógico-sistemático de redigere in artem o direito.

O célebre humanista francés ao comentar o Digesto (I, 3, 31) (37), espe
cialmente quanto ao significado da passagem princeps legibus solutas, invoca 
Aristóteles que assevera a incomparável superioridade de um homem com rela- 
9áo a todos os outros na sociedade. Para Budé tal homem nao pode ser tratado 
como os outros, e nao se podem impor leis áquele que, de facto, é a lei. Afirma, 
entáo, que os Imperadores romanos (ao menos ao tempo de Ulpiano), e os reis 
de Fran9a, possuem essa preeminéncia. Compara-os ao Júpiter de Homero (ut 
Homericus Ule Júpiter). Sao Júpiters humanos. Há aqui urna deifica9ao, ao 
gosto pagáo, do soberano.

Quanto aos poderes do Parlamento francés Budé faz urna interessante 
analogía com o Senado romano. Ao discutir a pos¡9áo da institu¡9áo em Roma 
ele a compara á contemporánea francesa, afirmando que a maiestas e os pode
res dos romanos foram transferidas pela Lex regia, enquanto os poderes sena- 
toriais foram adjudicados ao Parlamento. Estamos perante urna clara transpo- 
sÍ9áo, no campo do Direito Público, de urna instituÍ9ao romana. A mimesis 
se revela.

Ressalte-se que a funda9ao do Collége de France, que faria o pendant ao 
escolasticismo da Sorbonne, foi obra deste humanista.

Um brilhante discípulo de Jason de Mayno, Filippo Decio, proveniente da 
pequeña nobreza de Milao, oferece urna interessante perspectiva sobre um jurista 
que é formado ñas hamaniora mas ainda utiliza, nos seus comentários ao direito 
romano, muito do método da escolástica tardia.

(,7) Budaeus, Annotationes in Pandectas, apud Ca r l y l e , R. W; Ca r l y l e . A. J.. A History 
of Medioeval Political Theory in the West, cit., vol. VI, pp. 293 e ss.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 14 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 1 8 Ibsen Noronha

prudencia elegante. Para ele, o conhecimento teórico do direito era concebido 
substancialmente com o análise das fontes. Assim, a ligafao entre a cultura 
humanística e o conhecimento do direito fazia surgir urna nova concepqáo da 
scientia iuris. O Corpus Iuris Civilis é considerado sob outro prisma, e os 
studia humanitatis tém papel preponderante.

Budé colocou em causa o principio da autoridade ao dar urna nova pers
pectiva sobre as obras do passado. A sua concepfao da filosofía como ciencia 
enciclopédica essencial á formafao do Homem completo, com capacidade cria- 
tiva, abriu a via para a forma9áo dos direitos nacionais. Budé sugeriu ao rei de 
Franca, Francisco I, a preparaqáo de um código de leis baseado ñas experiencias 
e no patrimonio do Corpus Iuris. Pretendía urna sistematizafáo e recordou o 
modelo clássico que teria sido proposto na obra perdida De iure civili in artem 
redigendo, de Cicero. Os jurisconsultos humanistas do séc. XVI tinham, como 
Budé, este propósito lógico-sistemático de redigere in artem o direito.

O célebre humanista francés ao comentar o Digesto (I, 3, 31) (37), espe
cialmente quanto ao significado da passagem princeps legibus solutas, invoca 
Aristóteles que assevera a incomparável superioridade de um homem com rela- 
9áo a todos os outros na sociedade. Para Budé tal homem nao pode ser tratado 
como os outros, e nao se podem impor leis áquele que, de facto, é a lei. Afirma, 
entáo, que os Imperadores romanos (ao menos ao tempo de Ulpiano), e os reis 
de Fran9a, possuem essa preeminéncia. Compara-os ao Júpiter de Homero (ut 
Homericus Ule Júpiter). Sao Júpiters humanos. Há aqui urna deifica9ao, ao 
gosto pagáo, do soberano.

Quanto aos poderes do Parlamento francés Budé faz urna interessante 
analogía com o Senado romano. Ao discutir a pos¡9áo da institu¡9áo em Roma 
ele a compara á contemporánea francesa, afirmando que a maiestas e os pode
res dos romanos foram transferidas pela Lex regia, enquanto os poderes sena- 
toriais foram adjudicados ao Parlamento. Estamos perante urna clara transpo- 
sÍ9áo, no campo do Direito Público, de urna instituÍ9ao romana. A mimesis 
se revela.

Ressalte-se que a funda9ao do Collége de France, que faria o pendant ao 
escolasticismo da Sorbonne, foi obra deste humanista.

Um brilhante discípulo de Jason de Mayno, Filippo Decio, proveniente da 
pequeña nobreza de Milao, oferece urna interessante perspectiva sobre um jurista 
que é formado ñas hamaniora mas ainda utiliza, nos seus comentários ao direito 
romano, muito do método da escolástica tardia.

(,7) Budaeus, Annotationes in Pandectas, apud Ca r l y l e , R. W; Ca r l y l e . A. J.. A History 
of Medioeval Political Theory in the West, cit., vol. VI, pp. 293 e ss.

Humanismo jurídico e poder: exegese do Direito Romano e revolufáo 5 1 9

Considerado um verdadeiro prodigio desde o seu ingresso na Universidade 
de Pavía, Decio serviu Lourenqo, o Magnífico, os Sforza e Luis XII, rei de 
Franqa. No conflito deste rei com o Papa Julio II, no ano de 1510, ou seja, as 
vésperas da cisáo da Cristandade, teve papel bastante relevante, fundamentando 
jurídicamente o Concilio de Pisa. No seu consilium apresenta quatro hipóteses 
sobre a possibilidade de um Papa ser julgado: heresia, voluntária sujeiqao a um 
concilio, na sua confissáo pelo seu confessor e no caso de cisma havendo dois 
candidatos ou concorrentes ao Papado. Acrescenta ainda urna quinta hipótese: 
se o Papa praticar delito notorio que escandalize a Igreja. A sua colaborado 
no concilio de Pisa teve como consequéncia a excomunháo. Decio escreveu ao 
Papa implorando perdáo. Julio II chamou o jurista a Roma em Setembro de 
1512. Entretanto o Papa morre no inicio de 1513, e ocorre a ascensáo ao solio 
pontificio de Leao X, que fora aluno de Decio (38). Os acontecimentos modi- 
ficaram profundamente as suas relaces com Roma. Um Breve datado de 7 de 
Maio de 1513 o absolveu e pouco depois foi convidado a leccionar Direito 
canónico na Universidade de Roma.

Mesmo após a reconciliafáo com Roma o seu consilium continuou a ser 
publicado e serviu de argumentado contra o papado durante a Reforma. Impres- 
siona o facto de um dos mais eminentes juristas da época e respeitado professor 
de direito civil e canónico, haver minado a base legal da plenitudo potestatis do 
papado (39).

Há verdadeiramente urna conexáo entre o Humanismo jurídico e a 
Reforma (40). Nomes como o de Dumoulin, Budé, Connanus, Duarenus, Don- 
nelus, Hotomannus, Bodin, Corras, para citar somente franceses, tiveram ligatpoes 
maiores ou menores, ao movimento protestante. Lembremos também a forma
d o  jurídica de Calvino que foi aluno de Alciato. Os mestres do novo método 
jurídico também estavam entre os proceres da nova religiáo. Leibnitz irá invo
car o nome de diversos juristas franceses que se inclinaram para a religiáo 
reformada, assim como para a jurisprudéncia reformada <41).

Cujas foi um humanista que aplicou os seus talentos e dotes sobre textos 
jurídicos romanos, publicando alguns pela primeira vez. Desenvolveu ao máximo * 19

<W) Decius também teve como pupilo César Bórgia.
(19) G i l m o r e .  Myron P., Humanists and Jurists, Cambridge, Massachusetts, 1963. pp. 73

e ss.
<4C> Refira-se, contudo, a indiferenqa de Jacques Cujas acerca dos temas referentes ás lutas 

religiosas: Nihií hoc ad edictum praetoris. Mesnard afirma a prática do calvinismo pelo humanista 
durante a sua estada em Bourges. Cfr. Me s n a r d . Pierre, Cujas et l'Humanisme Juridique. Revue 
d'Histoire du Droit Franjáis et Etranger, Paris. p. 528.

(4I! Vide o interessante artigo de Ke l l e y , Donald R., Jurisconsultus Perfectus: The Lawyer 
as Renaissance Man, Journal o f the Warburg and Courtauld Instilutes. tomo 51. 1988. pp. 85-86.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 15 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 2 0 Ibsen Noronha

o método histórico-filológico. Desprezou completamente a obra dos comenta
dores. A sua biblioteca nao possuía sequer um exemplar de Bártolo (42).

A crítica de Cujas aos comentadores se deve, sobretudo, ao seu afastamento 
das fontes romanas. Tomado pelo ideal renascentista de fazer reviver a antigui- 
dade, o seu ardor pela purificafáo do direito romano nao podia ficar indiferente 
a tal distanciamento.

Cujas empregou á perfeifáo o método científico humanista e comentou todo 
o Corpus Iuris. Foi também um cafador de manuscritos, com o cuidado de 
utilizá-los e compará-los aos textos modernos, fazendo assim trabalho de crítico 
e arqueólogo. Seu método de ensino ficou célebre pelo cuidado e esmero na 
explicafáo dos textos (43).

O trabalho de collectio, emendado e interpretado de Cujas tinha como 
objectivo, através da maestría do método histórico, a ressurrecdo do direito puro 
romano. A ressurreifao desejada, obviamente, estava condicionada ao sacrificio 
do direito justinianeu.

O maior dos mestres do mos galdcus ao comentar o primeiro título do 
primeiro livro do Digesto, De iusdtia et iure, no qual Ulpiano definiu o ius 
naturale como “aquilo que a natureza ensinou a todos os seres animados”, aco- 
lhe a identifica9ao de Acúrsio (que muitos glosadores e decretistas também 
haviam feito), da natureza com Deus; entretanto, em tal significafao, para os 
juristas do séc. XII e XIII, nao há urna carga filosófica. Cujas, ao reconduzí-lo 
á sua origem estoica, a Ulpiano, faz vir á luz o seu senso panteístico (44). O clima 
cultural do Renascimento, em filosofía, é panteísta (45).

O posicionamento filosófico da jurisprudencia culta participa em larga 
medida ñas novas tendencias do tempo. Sobre a natureza da lei segue-se o texto 
romano, entendendo-o geralmente como expressao da vontade do imperador, a 
quem o poder de legislar foi delegado pelo povo.

A concepíao cujaciana da lei funda-se no estoicismo e os comentários 
que apresenta a alguns passos do Digesto <46) remetem para o De Legibus de 
Cicero. Para Cujas o fundamento da comunidade, da vida social é a lei. E o 
fundamento da lei é a razáo. Temos já  bem presente o jusracionalismo nessa 
passagem.

,42> Fl a c h , Cujas, les glossateurs et les bartolistes. in Nouvelle Revue d'Histoire du Droil 
Franjáis et Étranger, Vil, 1883.

(4-,) Me s n a r d , Pierre, Cujas et l'Humanisme juridique, in Revue d'Histoire du Droil 
Franjáis et Étranger, cit., pp. 521-537.

f44) Cu j a c io . Recitationes solemnes, Ad. Tit.I lib. /  Digestorum de iustitia et iure, ad 
librum [, 2.

i451 V é d r i n e ,  Héléne. As filosofías do Renascimento. Lisboa, 1974. capítulos I e  III. 
l,6< Digesto I, 1, 9.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 16 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



5 2 0 Ibsen Noronha

o método histórico-filológico. Desprezou completamente a obra dos comenta
dores. A sua biblioteca nao possuía sequer um exemplar de Bártolo (42).

A crítica de Cujas aos comentadores se deve, sobretudo, ao seu afastamento 
das fontes romanas. Tomado pelo ideal renascentista de fazer reviver a antigui- 
dade, o seu ardor pela purificafáo do direito romano nao podia ficar indiferente 
a tal distanciamento.

Cujas empregou á perfeifáo o método científico humanista e comentou todo 
o Corpus Iuris. Foi também um cafador de manuscritos, com o cuidado de 
utilizá-los e compará-los aos textos modernos, fazendo assim trabalho de crítico 
e arqueólogo. Seu método de ensino ficou célebre pelo cuidado e esmero na 
explicafáo dos textos (43).

O trabalho de collectio, emendado e interpretado de Cujas tinha como 
objectivo, através da maestría do método histórico, a ressurrecdo do direito puro 
romano. A ressurreifao desejada, obviamente, estava condicionada ao sacrificio 
do direito justinianeu.

O maior dos mestres do mos galdcus ao comentar o primeiro título do 
primeiro livro do Digesto, De iusdtia et iure, no qual Ulpiano definiu o ius 
naturale como “aquilo que a natureza ensinou a todos os seres animados”, aco- 
lhe a identifica9ao de Acúrsio (que muitos glosadores e decretistas também 
haviam feito), da natureza com Deus; entretanto, em tal significafao, para os 
juristas do séc. XII e XIII, nao há urna carga filosófica. Cujas, ao reconduzí-lo 
á sua origem estoica, a Ulpiano, faz vir á luz o seu senso panteístico (44). O clima 
cultural do Renascimento, em filosofía, é panteísta (45).

O posicionamento filosófico da jurisprudencia culta participa em larga 
medida ñas novas tendencias do tempo. Sobre a natureza da lei segue-se o texto 
romano, entendendo-o geralmente como expressao da vontade do imperador, a 
quem o poder de legislar foi delegado pelo povo.

A concepíao cujaciana da lei funda-se no estoicismo e os comentários 
que apresenta a alguns passos do Digesto <46) remetem para o De Legibus de 
Cicero. Para Cujas o fundamento da comunidade, da vida social é a lei. E o 
fundamento da lei é a razáo. Temos já  bem presente o jusracionalismo nessa 
passagem.

,42> Fl a c h , Cujas, les glossateurs et les bartolistes. in Nouvelle Revue d'Histoire du Droil 
Franjáis et Étranger, Vil, 1883.

(4-,) Me s n a r d , Pierre, Cujas et l'Humanisme juridique, in Revue d'Histoire du Droil 
Franjáis et Étranger, cit., pp. 521-537.

f44) Cu j a c io . Recitationes solemnes, Ad. Tit.I lib. /  Digestorum de iustitia et iure, ad 
librum [, 2.

i451 V é d r i n e ,  Héléne. As filosofías do Renascimento. Lisboa, 1974. capítulos I e  III. 
l,6< Digesto I, 1, 9.

Humanismo jurídico e poder: exegese do Direito Romano e revolugao 521

DIREITO PÚBLICO E HUMANISMO JURÍDICO

O subtil, embora sistemático, ataque ao Direito Público medieval lanfa 
alguma luz sobre a actividade dos humanistas, afastando urna visao voltada para 
o simples arqueologismo ou trabalho de antiquário da nova Escola.

E significativo, por exemplo, que a primeira edifáo do comentário aos Tres 
libri do Código feito por Lúea da Penne, aínda no séc. XIV, só tenha sido pre
parada em 1509 por Jean Chappuis. O método de Lúea é histórico-filológico, 
mas ele ainda é um homem da Idade Média. Apesar de ter urna posifáo ante- 
cipadora, a sua concep to  do mundo é medieval (47). A obra é editada em 
Franfa e teve grande sucesso, com sucessivas edifoes (48).

Guillaume Budé, seguindo urna corrente geral entre os humanistas, havia, 
como vimos, confrontado magistraturas atenienses e romanas com as do reino 
de Fran9a. Nesta mesma pegada, pode-se chegar as pesquisas feitas por Bodin 
no campo do direito público, onde já percebemos rasgos do seu pensamento 
político.

Segundo Maffei estas comparares sobre as magistraturas romanas, ás vezes 
explícitas, sao implícitas em quase todos os escritos humanistas. Este interesse 
pelo direito público revela a face política do seu trabalho: um modelo para o 
direito público no presente. E tratava-se de interesse «criativo-imitativo». Esta 
é a posifao geral do humanismo no que diz respeito á antiguidade clássica. 
«A antiguidade clássica torna-se o momento ideal da historia humana no qual 
se realizam as mais altas aspirafoes dos homens, o momento-modelo no qual é 
necessário espelhar-se...» (49).

CONCLUSÁO

Com o inicio da crise do espirito medieval, no séc. XIV, a sua característica 
essencial de universalismo, no campo jurídico, também come9a a se esvair e o 
ideal do unum ins come9a a dar lugar aos direitos nacionais em plena ascensáo. 
O critério da autoridade é substituido pelo da evidencia. A Teologia como 
ciéncia perde o seu primado (50), e o ideal filosófico da ordinatio ad unum de

(47) Ca l a s s o , Francesco, Studi sul Commento ai «Tres libri’" di Lucca da Penne. 1932, 
in Riv. di storia del diritto italiano, V (1932). pp. 395-459.

(’B) G ir a r d , Les préliminaires de la Rénaissance du droit romain, in Revue de Hist. du 
Droit frangais el étranger. I, 1922, pp. 44 e 45.

M9> C h a b o d . II rinascimento, in Ouestioni di storia moderna. Milano. 1951. Tradu9 áo 
minha.

í5n| Lembre-se Sao Boaventura e a sua obra Redugáo de todas as Ciencias a Teologia.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 17 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



522 Ibsen Noronha

todo o saber humano ao Deus transcendente da Revelado desaparece. A cien
cia humana substituí a Teología e a dessacralizafáo da sociedade inicia o seu 
caminho através da imanéncia.

O direito, agora concebido como criafao absolutamente humana, segue a 
dinámica do tempo.

A jurisprudéncia culta rompeu com o passado, as vezes abertamente, as 
vezes subtilmente, e legou para um segundo plano o elemento religioso que 
informava o direito. Assim, tendencialmente, favoreceu a dinámica da laicizafáo 
da cultura e da sociedade. No século XVII, com o humanismo holandés, apre
sentado de forma paradigmática na obra de Grotius (5I), terá lugar urna das 
primeiras manifesta^oes patentes de um direito racionalista, que caracteriza urna 
das facetas da crise do pensamento europeu (52).

A actividade interpretativa dos humanistas no campo do direito historicizou 
o direito romano, favorecendo o nascimento dos direitos nacionais. Mas é pre
ciso ressaltar a característica criativo-imitativa do trabalho dos humanistas sobre 
o direito romano justinianeu. O modelo romano surgiu como causa exemplar. 
A Idade Média deveria ser ultrapassada nao somente metodológicamente, com 
a superafáo da escolástica, mas também no campo do pensamento, ao se des
tronar os teólogos e as suas teorías acerca do poder. O uomo universale tinha 
na jurisprudéncia o seu representante: o jurisconsultos perfectos. A cultura 
humanística desses juristas associada á visáo reformadora na religiáo deflagra 
um rompimento, patente ou latente, com a publicística medieval representada 
pela doutrina gelasiana.

Poder e Direito sao discutidos sob novo prisma e a pos¡9áo do pontífice, 
após a divisáo da Cristandade, é contestada seja em matéria espiritual, seja em 
matéria temporal como, por exemplo, no direito á deposifáo (53). O Direito 
Romano Cristáo foi atacado na sua interpretafáo medieval e a nova exegese fez 
renascer o Direito Romano Clássico. O ideal medieval de um Império, urna 
Religiáo e um Direito teve como rivais o Estado nacional, os reformadores e os 
humanistas. A reac9áo do espirito moderno contra o sistema político-religioso

<5I> O jusnaturalismo racionalista de Grotius contrapóe-se ao jusnaturalismo teológico da 
Idade Média. na medida em que os conceitos de ratio se diferenciam. Neste momento a revolu- 
d o  metodológica já acena para a substituido da Teología pela Ciéncia. O conceito de razao para 
os medievais é fruto de urna síntese teológica em que a razño humana foi considerada urna par
ticipado da razáo divina. Para os modernos a razao humana é simples e pura, sem conexao com 
urna lei Eterna. E o percurso da laicizado que se pode vislumbrar. Sobre o tema veja-se Ca r
pin t e r o , Francisco, Sobre la génesis del Derecho Natural racionalista en los juristas de los 
siglos XIV-XVI1, in Anuario de Filosofía del Derecho, Madrid. XVIII, 1975.

(52) Lembro-me do sugestivo título da conhecida obra de Paul Hazard.
(53) Pe t ERs , Edward, Rex Inutilis: Sancho II o f Portugal and Thirteenth-Century Deposi- 

tion Theory, Studia Gratiana, XIV (1967), Bononiae.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 18 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



522 Ibsen Noronha

todo o saber humano ao Deus transcendente da Revelado desaparece. A cien
cia humana substituí a Teología e a dessacralizafáo da sociedade inicia o seu 
caminho através da imanéncia.

O direito, agora concebido como criafao absolutamente humana, segue a 
dinámica do tempo.

A jurisprudéncia culta rompeu com o passado, as vezes abertamente, as 
vezes subtilmente, e legou para um segundo plano o elemento religioso que 
informava o direito. Assim, tendencialmente, favoreceu a dinámica da laicizafáo 
da cultura e da sociedade. No século XVII, com o humanismo holandés, apre
sentado de forma paradigmática na obra de Grotius (5I), terá lugar urna das 
primeiras manifesta^oes patentes de um direito racionalista, que caracteriza urna 
das facetas da crise do pensamento europeu (52).

A actividade interpretativa dos humanistas no campo do direito historicizou 
o direito romano, favorecendo o nascimento dos direitos nacionais. Mas é pre
ciso ressaltar a característica criativo-imitativa do trabalho dos humanistas sobre 
o direito romano justinianeu. O modelo romano surgiu como causa exemplar. 
A Idade Média deveria ser ultrapassada nao somente metodológicamente, com 
a superafáo da escolástica, mas também no campo do pensamento, ao se des
tronar os teólogos e as suas teorías acerca do poder. O uomo universale tinha 
na jurisprudéncia o seu representante: o jurisconsultos perfectos. A cultura 
humanística desses juristas associada á visáo reformadora na religiáo deflagra 
um rompimento, patente ou latente, com a publicística medieval representada 
pela doutrina gelasiana.

Poder e Direito sao discutidos sob novo prisma e a pos¡9áo do pontífice, 
após a divisáo da Cristandade, é contestada seja em matéria espiritual, seja em 
matéria temporal como, por exemplo, no direito á deposifáo (53). O Direito 
Romano Cristáo foi atacado na sua interpretafáo medieval e a nova exegese fez 
renascer o Direito Romano Clássico. O ideal medieval de um Império, urna 
Religiáo e um Direito teve como rivais o Estado nacional, os reformadores e os 
humanistas. A reac9áo do espirito moderno contra o sistema político-religioso

<5I> O jusnaturalismo racionalista de Grotius contrapóe-se ao jusnaturalismo teológico da 
Idade Média. na medida em que os conceitos de ratio se diferenciam. Neste momento a revolu- 
d o  metodológica já acena para a substituido da Teología pela Ciéncia. O conceito de razao para 
os medievais é fruto de urna síntese teológica em que a razño humana foi considerada urna par
ticipado da razáo divina. Para os modernos a razao humana é simples e pura, sem conexao com 
urna lei Eterna. E o percurso da laicizado que se pode vislumbrar. Sobre o tema veja-se Ca r
pin t e r o , Francisco, Sobre la génesis del Derecho Natural racionalista en los juristas de los 
siglos XIV-XVI1, in Anuario de Filosofía del Derecho, Madrid. XVIII, 1975.

(52) Lembro-me do sugestivo título da conhecida obra de Paul Hazard.
(53) Pe t ERs , Edward, Rex Inutilis: Sancho II o f Portugal and Thirteenth-Century Deposi- 

tion Theory, Studia Gratiana, XIV (1967), Bononiae.

Humanismo jurídico e poder: exegese do Direito Romano e revolufdo 5 2 3

transcendental, contra a mentalidade espiritualista-simbólica dos medievais, foi 
levada a cabo pelos humanistas e a concepfáo dos glosadores e comentadores, 
informada pela visáo de mundo medieval, foi combatida pelo Humanismo jurí
dico <54>.

Na construyo jurídica medieval tiveram ampia influéncia as teorías teoló- 
gico-político-jurídicas da Igreja. Somente um processo revolucionário poderia 
se contrapor ao mundo que se consolidava na ideia de Cristandade, fundada no 
Papado e no Império.

A historicidade propugnada pelo Humanismo jurídico, ñas suas diversas 
facetas, serviu ao processo revolucionário deflagrado a partir do século XV (5S).

(5‘n Fr a n c is c i, Pietro di. Rcnascimiento y humanismo vistos por un jurista, in Revista de 
Derecho Privado. Madrid, tomo XXXVIII n.° 443. 1954, pp. 89-99. Á página 94 afirma o veiho 
catedrático de Historia do Direito Romano da Universidade de Roma: El Derecho de Roma venía 
a ser(tm Bolonha) asi un elemento de aquella sínteses del pensamento jurídico y  político, romano 
y  cristiano, que la filosofía escolástica, de una parte, y  la jurisprudencia, de outra, tendían a 
construir: un elemento cuyo alcance en el conjunto del edificio constituía outro profundo motivo 
de la autoridade, que, después de más de seis siglos, readquiría la condición imperial

(55! Sobre o conceito de Revolufáo e o seu processo histórico leia-se o instigante ensaio 
de Ol iv e i r a . Plinio Corróa de, Revoluqdo e Contra-Revolufáo. Sao Paulo. 1982.

Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 19 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975



Fundamentos romanísticos del Derecho contemporáneo (tomo XI) Página 20 de 20

 https://doi.org/10.55104/FRDC_0975




