HENRY CHARLES LEA

HISTORIA DE LA
INQUISICION ESPANOLA

VOLUMEN III

Presentacién por José Antonio Escudero

Boletin Oficial del Estado
Fundacion Universitaria Espafiola
Instituto de Historia de la Intolerancia






HENRY CHARLES LEA

HISTORIA
DE LA
INQUISICION ESPANOLA

Presentacion de la segunda edicion: José Antonio Escudero
Traduccion: Angel Alcala y Jests Tobio

Edicién y prélogos: Angel Alcala

VOL. III

(Segunda edicién)

E INSTITUT
REAL ACADEML

0 DE HISTORIA DE LA INTOLERANCIA
A DE JURISPRUDENCIA Y LEGISLACION

o
o
B
L

AGENCIA EsTATAL BOLETIN OFICIAL DEL ESTADO
FunDpAcCION UNIVERSITARIA EsPAROLA
INSTITUTO DE HISTORIA DE LA INTOLERANCIA

Mabrip, 2020




Primera edicién espafiola: Fundacién Universitaria Espafiola, 1983.
Segunda edicién: Boletin Oficial del Estado, 2020.

En cubierta: «Tribunal de la Inquisicién» de Francisco de Goya, fechado entre 1812-1819.

En guardas: Escudo de la Inquisicién.

@ole)

Esta obra est4 sujeta a licencia Creative Commons de Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada
4.0 Internacional, (CC BY-NC-ND 4.0).

© AEBOE, Fundacién Universitaria Espafiola e Instituto de Historia de la Intolerancia

© De la presentacion a la segunda edicion espafiola, José Antonio Escudero

NIPO: 090-20-132-X (en papel)
090-20-133-5 (en linea, PDF)

ISBN: 978-84-340-2644-5

Deposito Legal: M-16369-2020

Imprenta Nacional de la Agencia Estatal Boletin Oficial del Estado
Avda. de Manoteras, 54. 28050 MADRID


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

SUMARIO GENERAL DE LOS TRES VOLUMENES






VoL, I: ORIGEN Y TENSIONES.

Lib. I: Origenes y creacion.
Cap. I: La monarquia castellana.

II: Judios y moros.

III: Judios y conversos.

IV: Creacién de la Inquisicion,
V: Los reinos de Aragdn.

Lib. Il: Relaciones con el Estado.

Cap. I: Relaciones con la Corona.
II: Supremacia.
III: Privilegios y exenciones.
IV: Conflictos jurisdiccionales.
V: Hostilidad popular.

Lib. TII: Jurisdiccion.

Cap. I: La herejia.
II: Las é6rdenes regulares.
III: Los obispos.
IV: El edicto de fe.
V: l.as apelaciones a Roma.

Apéndices. Documentos.

Voi. TI: ORGANIZACION Y RECURSOS,

Lih. IV: Organizacion.

Cap. I: El Inquisidor General v la Suprema.
II: El Tribunal.
III: Los funcionarios sin sueldo.
IV: La limpieza de sangre.

Lib. V: Recursos economicos.

Cap. I: Las confiscaciones.
II: Las multas y las penas pecuniarias.
III: Las dispensas.
IV: Los beneficios.
V: Finanzas.



Lib. VI: La prdctica.

Cap. I: El edicto de gracia.

II: El proceso inquisitorial
IT1: Arresto v secuestro.
IV: La carcel secreta.
V: Las pruebas.
VI: La confesién.

VII: La tortura.

VIII: El juicio.

Lib. VII: E! castigo.

Cap. I: La sentencia.
II: Castigos menores.
III: Castigos mayores.
IV: La hoguera.
V: El auto de fe.

Documentos.

Vor. III: ACTUACION Y DECADENCIA.

Lib. VIII: Las esferas de accion.

Cap. I: Los judaizantes.
II: Los moriscos.
II1: Los protestantes.
IV: La censura.
V: El misticismo.
VI: La solicitacién.
VII: Las proposiciones.
VIII: La magia y las artes ocultas.
IX: La brujeria.
X: La actividad politica.
XI: EI jansenismo.
XII: La masoneria.
XIII: El filosofismo.
XIV: La bigamia.
XV: La blasfemia.
XVI: Temas varios.

lib. IX: Conclusion.

Cap. I: Decadencia y extincién.
II: Mirada retrospectiva.

Documentos.

Indice de lugares, nombres v temas.

X



PROLOGO






Como quedé dicho en el prélogo al volumen I de esta His-
toria, se ha agrupado en este III y ultimo todo lo que, a caba-
llo de sus IIT y IV originales en inglés, publicé Lea sobre lo
que él mismo llamé Esferas de accidn de la Inquisicién espa-
fola. El lector podra asi hallar 2 mano, convenientemente
reunidos, los temas que suelen centrar el interés por la Inqui-
sicién por parte de quienes no son estrictamente especialistas
en ella: no la historia de sus origenes, ni el recuento de los
conflictos jurisdiccionales de vario porte o de los abusos de
poder a que constantemente dio lugar (vol. I); no la explica-
cién de su compacta red estructural, cuyas mallas ahogaban
el natural desarrollo del pueblo espafiol a la vez que sus temi-
das confiscaciones lo esquilmaban, sus interminables procesos
lo infamaban a lo largo de generaciones, y sus espectaculares
autos de fe exponian a publica sancién temidas sentencias
obtenidas a ritmo desesperantemente lento (vol. IT). Lo que el
lector suele esperar de una Historia de la Inquisicidn, aparte
los intereses técnicos de un pufiado de especialistas, cae cabal-
mente dentro de los linderos que sefialan en concreto cémo
se las hubo con determinados grupos sociales y con individuos
de mas o menos evidente heterodoxia: desde los judaizantes
de la segunda mitad del xv, que constituyeron el motivo o el
pretexto de su origen, hasta los ilustrados de vario nivel del
dltimo tercio del xviir y primero del XIX, cuyo imposible in-
tento de control marca los estertores de la institucién inqui-
sitorial hasta su definitiva supresién. La historia interna, siem-
pre emocionante, de la contienda de estas dos fuerzas histéri-
cas, ¢l férreo control social desde el poder supremo frente al
lento alboreo de la libertad dominante por fin, constituye el
tema de este volumen III.

Tanto el especialista como el culto lector que no lo es ha-
llaran en el casi millar de paginas que siguen suficiente mate-
rial de erudicién digna de envidia. Mas en unos capitulos que

XIII



PROLOGO

en otros. Pero en todos hace Lea gala de aquellas cualidades
de su quehacer historiografico que quedaron encomiadas con
razon al presentar el primero de estos suculentos volumenes.
Sin embargo, como no ha llovido en vano sobre los campos
de la investigacién en los casi ochenta afios transcurridos des-
de su redacciéon hasta el presente, se hacen imprescindibles
algunas notas que, como en los dos tomos anteriores de nues-
tra edicidn, contribuyan a orientar al lector no especialista
en ciertas ayudas bibliograficas que acaso puedan ayudarle
para rellenar vacios dejados por Lea o para acentuar aspectos
no suficientemente valorados por él. Para mejor claridad en
el orden, se seguird el mismo de los capitulos de este volumen.

1. JUDAIZANTES

El control inquisitorial de las dos o tres primeras genera-
ciones de conversos fue tratado por Lea en el volumen I, por
supuesto. Abarcé el periodo 1478-1520, en numeros redondos.
La exigua actividad de los tribunales durante el mandato del
cardenal Adriano de Utrecht y el largo periodo en que la Su-
prema estuvo sin Inquisidor General desde su elevacién al
pontificado hasta el nombramiento del arzobispo Manrique
hicieron pensar que la existencia misma de la institucién iba
a acabar: el «peligro converso» se antojaba dominado. De he-
cho, aquélla solo se revivié por el tardio aprovechamiento de
las delaciones contra los alumbrados. Ahora bien, iniciada
con tanto rigor la persecucion del judaizante, pronto dejé en
la sociedad espaiola huellas indelebles que la afectaron per-
manentemente: el «peligro» pretendidamente religioso se
transformé prontamente en prejuicio estrictamente racial. En
términos generales, el notorio judeoconverso tenfa que dar
muestras ostentosas de ortodoxia extrema, pues en principio
se hacia sospechoso de heterodoxia por el mero hecho de ser-
lo. Todo cristiano nuevo lo era, al menos, de un modo pre-
sunto, y habia que desconfiar de él. Con estas ideas comienza
Lea su capitulo primero. Hoy nos son mas conocidas que en
su tiempo, gracias a numerosos estudios de investigacién so-
bre ese malestar social espaifiol, que estan en la mente de
todos.

Vale la pena no omitir la mencién de algin documento de

XIV



JUDALIZANTES

reciente descubrimiento. En «Relaciones de Inocencio VIII
con los Reyes Catolicos segun el Fondo Podocataro de Vene-
cia», Hispania Sacra 32 (1980), 3-30, aporta el P. T. de Azcona
algunos muy valiosos; entre ellos, tras la admision de que,
concretamente en el punto de los conflictos con el Papa por
la famosa provision de la silla de Sevilla en 1484, «los Reyes
mantuvieron intacta la razén de Estado aun a costa de su
conciencia» (p. 10), una inédita carta real al mismo Pontifice,
fechada en Alcala el 9 de enero de 1486, que abunda en elogios
a Torquemada. He aqui algunos parrafos:

«Credimus sanctitati vestre (sic) non latere vite sanctimo-
niam, religionis observantiam, admirabilemque sapientiam
et doctrinam venerabilis et dilecti consiliarii et confesoris
nostri, fratris Thome de turrecremata et quo animi ardore
officium Inquisitionis in hereticos a vestra Sede aposto-
lica commissum indefesse et indesinenter exercet et ob id
quantum sibi et suis a nobis debeatur» (p. 15).

Maias conocido es, pero todavia digno de mencién, aquel
fragmento de un romance de Torres Naharro, «Lamentacién
a la muerte del Rey don Fernando», transcrito en la edicién
de Propalladia de Gillet (vol. 1, pp. 216-222), que, segun el mis-
mo investigador (vol. II1, 116), puede dar idea de la actitud
popular hacia lo hecho por él:

...Conozcan de grado en grado
el mundo lo que ha perdido
y el cielo lo que ha ganado.

...Los judios desterrd,
la Inquisicién ha fundado,
puso la Sancta Hermandad,
tuvo el reyno sosegado.

Por la menor cosa suya
fuera otro canonizado.

El judio y, en consecuencia de ilégica amplificacion, el ju-
deoconverso, lo mismo que luego el mudéjar y el morisco,
son asi presentados como elementos castizos de cuya «impu-
reza» racial hay que prescindir. No se equivocé Américo Cas-
tro al sefialar la extremosa peculiaridad de los epitafios de los
sepulcros reales de Granada. El tema de la «limpieza de san-

XV



PROLOGO

gre» fue tratado coherentemente por Lea dentro del volumen 11
como uno de los condicionantes esenciales de los miembros
de los tribunales inquisitoriales, sin dejar de seiialar los enor-
mes prejuicios que ese requerimiento, tantas veces falseado,
por supuesto, significé para la convivencia espaiiola. Ahora
bien, aunque Lea cita algunas veces a] tratadista Juan Escobar
del Corro, no transcribe su definicién de esas pureza ni impu-
reza, cuyo conocimiento textual puede ser valioso. Lo aduzco,
tomado de su Tractatus Bipartitus de puritate et nobilitate
probanda (1632, 1773), tal como lo cita Caro Baroja en «Ho-
nour and Shame: a historical account of several conflicts», en
Honour and Shame. The Values of Mediterranean Society
(ed. de J. G. Peristiany, Univ. of Chicago, 1966, p. 130):

«Puritas igitur dicitur qualitas e majoribus in descenden-
tes proveniens ex eo quod illorum nemo, cujus sit memo-
ria, ex Judaeis, nec Mauris, nec Haereticis, conversisve
originem trahit, nec horum os minima inficiat macula.
Estque quasi quidam nitor ex eo proveniens, quod majo-
res, et parentes omnes fidem intrepide et constanter ob-
servarunt catholicam in eorum descendentes derivatus.

Impuritas vero e contra dicitur macula orta e majorum
prava legis Mosaicae, sectaeve Mahometanae, et haereti-
corum observatione, et ad universos omnes descendentes
trasmissa et derivata, quae ab honoribus et officiis puri-
tatem requirentibus omnino arcentur et repelluntur, ve-
lut infames, et detestabiles personae, quorum progenies
in infinitum impura dicitur».

No es extraiio, pues, que desde antiguo haya rezumado el
habla popular espafiola refranes antijudios. Entre los reco-
gidos ya por el Marqués de Santillana en el crepasculo del
medioevo, hay ya varios: «Al judio, datle un palmo, é tomara
quatro». «Achacoso, como judio en viernes». «La lavor de la
judia, afanar de noche e folgar de dia», etc. Son muchos mas,
y algunos aun forman parte de nuestras expresiones habituales.
La repercusion de este prejuicio anticonverso en las letras
espaiolas ha sido estudiada recientemente por varios especia-
listas; omitiendo el conocido trabajo de Maria R. Lida de
Malkiel sobre los judios en el teatro de Lope, baste mencionar
los de E. Glaser, «Referencias antisemitas en la literatura
peninsular de la Edad de Oro», NRFE, VII, 39-62; A. A. van

XVl



JUDAIZANTES

Beysterveldt, Répercussions du souci de la pureté de sang sur
la conception de l'honneur dans la «Comedia nueva» espag-
nole (Leiden, 1966), a los que cabria afiadir otros de estos ulti-
mos afios, que por eso pueden ser mejor conocidos.

El tratamiento que da Lea al amplisimo tema de los judai-
zantes castellanos y aragoneses en la segunda oleada de su
persecucién inquisitorial, a fines del xvi y en dos acometidas
sucesivas del xvii, a saber, entre 1620 v 1640, y entre 1660 y
1690 aproximadamente, ademas de algunas otras ocasiones es-
poradicas, resulta bastante incompleto si se lo compara con el
estado actual de la investigacién. No deja ello de ser uno de
los resultados de lo que, al presentar su metodologia historio-
grafica, calificamos como anecdotismo. No es que sus conclu-
siones hayan quedado invalidadas. Simplemente, la perspec-
tiva de los datos que aporta, por ser parciales, a la medida de
su peculiar manera de acarreo de fuentes de informacion, debe
ser subsumida dentro de las orientaciones actuales de intentar
una historia total y, sobre todo, dentro del estudio lo mas
exhaustivo posible de todas las fuentes hoy conocidas que
estos ultimos afios se estd abordando. Hoy por hoy, sin em-
bargo, quizd no pueda hallarse todavia, después del de Lea,
y eso a pesar de los ochenta afios transcurridos, mejor tratado
de conjunto sobre el tema de los marranos del xvir que el
riquisimo de Caro Baroja en tres volumenes, al que siempre
hay que recurrir, Los judios en la Espafia moderna y contem-
pordnea (Madrid, Arién, 1962; Istmo, 1978). Y, a pesar de él,
falta aun el estudio total de esa nueva repulsa, siempre insis-
tente, que paradéjicamente sélo de manera tangencial suele
ser rozada en obras de estupendos escritores actuales sobre
la época del Conde-Duque, en la cual llegé a una de las cuaspi-
des mas llamativas.

Quiza por ser consciente de esa laguna, la suple Lea en-
frascandonos durante docenas de paginas en el estudio de la
Inquisicién de Portugal. La afluencia masiva de los judios cas-
tellanos al pais vecino a raiz de la expulsién queda patente,
aparte documentos, en la respuesta que el doctor Villalobos
dio en 1505, al retirarse de la Corte como tantos otros tras la
muerte de la Reina Isabel, a ciertas coplas satiricas que le
dirigié el Almirante de Castilla en que deja constancia de su
casta conversa: «He mucho temor que os toque / la influencia
de Lucero». Villalobos le responde desde Zafra:

XVII



PROLOGO

Y si Lucero en Judea
las doce tribus juzgara,
Lusitania nos ampare,
provincia de Galilea.

Soélo un aifio después, en 1506, tenia lugar la famosa matan-
za de judios de Lisboa, recientemente estudiada por el Profe-
sor de Columbia, Joseph Yerushalmi, The Lisboa massacre
of 1506... (Cincinati: Hebrew Union College, 1976). El tratado
de Lea sobre la Inquisicién en el pais vecino puede ser tanto
mejor bienvenido cuanto que, en este tema como en tantos
otros, solemos ser los espafioles culpablemente ignorantes de
casi todo lo que le afecta y que, sin embargo, por tratarse de
paises irremediablemente gemelos en trayectoria histérica y
politica hasta estos mismos dias, tanto nos afecta igualmente
a los espaiioles. Si el benévolo lector gime bajo un talante
timorato, quizd le escandalicen no pocas de las durisimas
expresiones empleadas por Lea para calificar la rapaz actitud
del Vaticano; pero no deberia permitirselo sin llegar hasta
el fondo de la detallada documentacién aportada por nuestro
autor para demostrar todos aquellos traficos y negociaciones
financieros en asuntos teéricamente de mera espiritualidad,
y ello en los mismos afios en que desde Trento se estaba ur-
giendo integral reforma in capite et in mebris: «No podemos
hallar en ningin acto de la Santa Sede motivo mas alto que
el sérdido de hacer del dolor humano un mercado para el
poder de las llaves y venderlo al mejor postor». «Siempre es
dificil determinar los tortuosos caminos de la corte pontifi-
cia», etc. Que a la vista de todo ello podamos comprender el
peligro de que Portugal siguiera las rutas, mas cismaticas
que heréticas, de Inglaterra, segin anota Lea, y asi cundiera
al fin la alarma vaticana, no hace sino afiadir lefia al escindalo.

Comentarios de este porte, sin embargo, por fuerza nos
llevarian lejos. Sera mejor remitir al lector al hasta ahora
mejor estudio genérico sobre la Inquisicion en Portugal, el de
Antonio José Saraiva, Inquisi¢cdo e Cristdos Novos (Oporto:
Inova, 1969, 2.* ed.), que hace afios ya debié ser traducido al
espafol. Saraiva sostuvo luego con I. S. Révah un debate acer-
ca de la credibilidad de los documentos inquisitoriales, afir-
mada por Révah y negada por él. Habr4 que tener en cuenta,
también, que el muy racista Concilio de Tomar, de 1628, esta
siendo actualmente estudiado exhaustivamente por el Profe-

XVIII



JUDAIZANTES

sor Martin A. Cohen, del Hebrew Union College de Nueva
Yorfl, y que sobre el mas importante humanista portugués sa-
crificado por la Inquisicién, oportunamente mencionado como
tal por Lea, escribié un bello libro nuestra buena amiga, dis-
cipula de Heidegger, de Rahner, de Bainton, y antigua profe-
sora de Trenton College, en New Jersey, Elizabeth Feist Hirsch,
Damido de Gois. The life and thought of a Portuguese Huma-
nist, 1502-1574 (La Haya: Nijhoft, 1967).

La mencionada discusién sobre el valor histérico de las
fuentes inquisitoriales se ha renovado recientemente con moti-
vo de que algunos quieren revisar la postura adoptada por
Netanyahu en su Abravanel, y luego en su The Marranos of
Spain..., obra capital ésta que va a culminar en la esperada
The Origins of the Spanish Inquisition. Se estd preparando
la necesaria traduccién de ambas al castellano para pronta
publicacién. Uno de los trabajos a tener en cuenta en esa po-
lémica es el de Ellis Rivkin, «<How Jewish were the New
Christians?», y otros recogidos en Studies on the History,
Language and Literature of the Jews in the Hispanic World,
2 vols. (Barcelona, Puvill, 1980), ed. por J. M.* Sola-Solé¢,
S. G. Armistead y J. H. Silverman.

Sevilla y Madrid fueron los focos a los que confluyeron,
ya desde la anexién de Portugal en 1580 y, sobre todo, desde
el decreto del Conde-Duque de 1623, los mal llamados «marra-
nos portugueses»: Portugal era entonces parte de Espafia, y
ademas en su mayor parte o procedfan de los expulsados de
Espafia y residentes como conversos en Portugal o no eran
portugueses en absoluto. Enteras familias banqueras con su-
cursales en diversos paises, escritores importantes, médicos
conversos cuya biografia y obras van siendo conocidas y edi-
tadas, aportan nueva dimension a la idea que hasta hace sélo
unos aifios se tenia de ellos. Sobresalen entre los literatos Go-
dinez, de quien tan poco se sabia, Cardoso (J. Yerushalmi,
From Spanish Court to Italian Ghetto: Isaac Cardoso; a study
on Seventeenth Century Marranism and Jewish Apologetics,
Columbia Univ., 1971), Miguel de Barrios (T. Oelman, Marrano
Poets of the Seventeenth Century, Rutherford, N. J.: Fairleigh
Dickinson Univ., 1982), y especialmente Antonio Enriquez Go-
mez, la puesta en circulacién, de cuyo ataque a la Inquisicién
en la segunda parte de su Politica angélica por Révah en 1962,
en la Rev. des Etud. Juives, que merece difusién mucho mas

XIX



PROLOGO

amplia, ha determinado numerosos estudios posteriores de sus
obras por Charles Amiel, Louise Cohen, Jestis Martinez Sén-
chez (La vida de don Gregorio Guadaiia, Madrid: Legasa, 1980)
y su mas fiel devota, Constance Hubbard Rose.

Sabida es la sinonimia funcional actual entre términos
como marrano y judeoconverso. Extrafia que Lea haga coin-
cidir con excesiva frecuencia los de judio y judaizante; mas
es equivalencia que, a pesar de los peligros de ser compren-
dida incorrectamente, se ha mantenido casi siempre en la ver-
si6n. Extrafia también que apenas en lugar alguno manifieste
su opinién sobre el hoy tan debatido problema de si los judeo-
conversos realmente judaizaban en su mayor parte, con lo que,
al ser tedricamente equiparables al judio, tendriamos tedrica,
legalmente justificada la Inquisicién conforme a los criterios
de entonces. Pero se deja notar mas todavia el hecho de que
nunca a lo largo de su larga obra explique Lea el significado
ni la etimologia del término marrano. Por eso, no estara de
mas recordarle al lector el estudio de Antonio Farinelli, Ma-
rrano: storia di un vituperio (Ginebra: L. S. Olschki, 1925;
Archivum Romanicum, ser. 2, vol. 10), o el mas breve de David
Gonzalo Maeso, «Sobre la etimologia de la voz marrano (cripto-
judio)», Sefarad 15 (1955) 373-385, que son contrapuestos. Y
acaso me acompafie la curiosidad del lector gozando de esta
curiosa acepcién que tomé hace tiempo de las Quincuagenas
de la nobleza de Espafia (no del casi ilegible manuscrito de la
Academia de la Historia, sino de la parte publicada por don
Vicente de la Fuente, Madrid, 1880, XXIII, p. 279):

«Marrano propiamente quiere dezir falto, porque marrar
quiere dezir faltar en lengua castellana antigua; e faltar e
ser falto el ombre de lo que promete es causa de mucha
verguenga.»

El siempre sugestivo Gonzalo Fernandez de Oviedo llega
incluso a afiadir que el término se fragué en tiempos de la
expulsién de los judios semiconversos franceses por el rey
Felipe y que entré en Espaiia en los de las predicaciones de
San Vicente Ferrer, de modo que fue por entonces cuando se
popularizé la equivalencia entre «francés o marrano, o falto
de ley e quilates». El etimon de marrano queda asi a discusién
entre el maran atha del final del Apocalipsis, el marrar caste-

XX



JUDAIZANTES

llano y el marrano, participante por igual de puerco por cerdo,
que el judio no come, y por sucio, que se le acusa de ser.

Sea de ello lo que fuere, la ferocidad de las persecuciones
portuguesas del marrano quedan patentes en una especie de
subgénero literario de la antes llamada oratoria sagrada del
que, como se dijo al tratar de los autos de fe en el volumen II,
quedan en Espafia poquisimos ejemplares conocidos. Para los
del vecino pais tenemos el estudio de E. Glaser, «Invitation
to intolerance: A study of Portuguese Sermons preached at
Auto-de-fes», Hebrew Union College Annual (Cincinnati) 27
(1956) 327-385. La ferocidad de las persecuciones castellanas
de los marranos portugueses que habian vuelto a Espafia tras
las facilidades confiadamente dadas por el Conde-Duque, an-
sioso de inyectar en el sentido del honor castellano cierto
amor propio que moviera al cristianoviejo a la creacién de
riqueza mercantil y bancaria, debe aun ser estudiada a fon-
do y ser presentada con conclusiones fidedignas de un modo
sistemdtico; en la tarea acttia e] enigma del proceso inquisito-
rial mismo iniciado al gran privado: aguarda todavia una expo-
sicion completa, vinculada a multiples aspectos de gobierno
que jamas deben ser separados. Por el contrario, disponemos
ya, finalmente, de varios trabajos rayanos en la perfeccién
sobre las persecuciones de los llamados chuetas o judeocon-
versos mallorquines acusados de judaizar, pero cuyas riquezas
significaban, en realidad, un plato excesivamente atractivo
para ciertas codicias irreprimibles: Baruch Braunstein, The
Chuetas of Majorca: conversos and the Inquisition (Majorca
Scotdale, Pennsylvania: Mennonite Pub. House); Kenneth
Moore, Those of the Street: the Catholic-Jews of Mallorca
(Indiana, USA: Univ. of Notre Dame), y el conocido libro de
la Prof. Angela Selke, Los chuetas y la Inquisicion. Vida y
muerte en el ghetto de Mallorca (Madrid, 1971).

Por lo demds, los datos globales de que disponemos ya al
cabo de las laboriosas investigaciones de hombres jévenes
como los Profesores Dedieu, Contreras y Henningsen, nos
autorizan a delimitar las curvas de las persecuciones de judai-
zantes tanto en los tribunales de Aragén como en los de Cas-
tilla en toda esta época, concretamente entre 1540 y 1700, si
bien los datos de los tribunales de Madrid y de Cuenca no se
han contabilizado todavia; hay que tener en cuenta, ademass,
que existen notables lagunas en la documentacién de los de

XXI



PROLOGO

Sevilla, Valladolid y Cérdoba. (Véase para este tema la biblio-
grafia citada antes. Como resumen general, para éste y los
temas poteriores, Jaime Contreras, «La Inquisicion en cifras»,
La Inquisicion, Madrid, Ministerio de Cultura, 1982, pp. 75-79).
Hubo un pionero que parece se le escap6 a Lea: Richard J. H.
Gottheil, «The Jews and the Spanish Inquisition (1622-1721)»,
Jewish Quart. Rev. 15 (1903), 182-250. Por fin, sobre el tribunal
cordobés acaban de publicarse tres obras casi simultianeas:
Rafael Gracia Boix, Coleccion de documentos para la historia
de la Inquisicion de Cérdoba (Caja de Ahorros de Cérdoba,
1982); vy, sobre todo, del mismo, Autos de fe y causas de la
Inquisicion de Cérdoba (Diputacién Provincial de Cérdoba y
Centro de Estudios Inquisitoriales de Madrid, 1983). En julio
de 1982 ley6 en la Universidad Complutense su tesis doctoral,
aun inédita, Rosa Isabel Fernandez Prieto, investigadora ar-
gentina: Tribunal del Santo Oficio de la Inquisicion de Cordo-
ba, 1570-1631. Los tres cubren una activa época de acusaciones
de judaizantes, moriscos, alumbrados.

Una serie de incitantes preguntas actuian en la base de todo
este tratamiento del «problema converso». Lea no deja de
hacérselas, no siempre expresamente, a lo largo de sus paginas.

Por una parte, la irénica consecuencia de que tan prolon-
gada y safiuda persecucion de judios y judaizantes no puede
menos de suponer en la mente del perseguidor la conviccién de
que se trataba de una raza perversa, pero también de una raza
superdotada. He ahi una minoria ambiciosa, bien situada, tra-
bajadora, de la que depende el porvenir del pais, con cuyo
conjunto estd en paz antes y luego en guerra sorda a veces,
demasiado bullanguera otras, a las que la mayoria parece
gritarle desde el fondo de su rencor: «si no os dominamos,
nos dominaréis». Lea comenta que, paraddjicamente, pocas
veces se le habra rendido homenaje mas elocuente a su valia.

Por otra parte, cualquier observador de ojos y mente abier-
tos no puede menos de preguntarse por la pretendida firmeza
de la tradicional fe cristiana espaiiola. No solamente se sentia
sacudida por la mera presencia fisica de judios y semiconver-
sos en el seno de su perimetro, no solamente olia por ello
inmediato peligro de contaminacion ambiental y caida en he-
rejia, sino que, al menos segun los inquisidores, necesitaba de
aquellas inyecciones de afirmacion nacionalcatdlica asentadas

XXII



MORISCOS

por partes iguales en el triunfalismo y en el terror, que eran
los autos de fe.

Ademas, resulta irénico que aquellos grandes tedlogos tu-
vieran de la fe un concepto tan materialista, tan estatico, tan
poco progresivo, tan sustantivo, de gratia a Deo data, sin en-
tenderla, conforme a la tradicién paulina y agustiniana, como
una experiencia vital que, lo mismo que el amor, no es repen-
tina, sino creciente cada dia y cada dia y hora integrada en las
multiples experiencias parciales de que consta la vida coti-
diana. Hay pocas cosas mds monstruosas que la conviccién de
que uno se hace cristiano totalmente en y por las meras aguas
del bautismo, como si por ellas quedaran ya bautizadas las
costumbres, los ritos, las recetas de cocina y los modos pecu-
liares de hablar. Sin embargo, en virtud de esa creencia tan
seudoteoldgica —o al menos por motivos astutamente camu-
flados bajo ella, segin cémo y quién mire los hechos compro-
bados— penaron y a veces murieron centenares de conversos,
de cuya instruccién auténticamente cristiana apenas se preo-
cupé la Iglesia espafiola. Es el mismo tipo de escandalo al
que vamos a asistir al hablar de los moriscos.

2. MORISCOS

«Una minoria vilipendiada, pero no olvidada». Asi{ comien-
zan A. Dominguez y Bernard Vincent su estupenda Historia
de los moriscos. Vida y tragedia de una minoria (Madrid, Re-
vista de Occidente, 1978), acaso la mas completa obra de con-
junto sobre el tema. «Incluso en los momentos de méaximo
triunfalismo han ocupado un puesto honorable en nuestra his-
toriografia», en contraste con la minoria gemela de los judeo-
conversos, olvidados «por completo» en ella, acaso por pensar
durante decenios que 1492 habia cerrado un capitulo de nues-
tra historia. Los descendientes de judeoconversos, pertene-
cientes con frecuencia a altas familias, terminaron por fun-
dirse con la masa mayoritaria; no asi los moriscos desde el xv
hasta bien entrado el xviIi, especialmente en Aragén. «Su infi-
delidad era notoria; también su negativa a la integracién».

Es verdad. Mas también aqui podemos notar una paradoja
estimulante. La historiografia no ha olvidado a los moriscos
nunca, y si durante siglos a los judios y los judaizantes espa-

XXIII



PROLOGO

fioles, como si a nuestros antepasados de los ultimos siglos
les avergonzara reconocerse descendientes de éstos, pero no
tanto de aquéllos; mas los judios y sus conversos estin mas
inmediatamente en la mente y el corazén de cualquiera que,
erudito o no, trata temas inquisitoriales, pues nadie olvida
que... la Inquisicién naci6é para destruirlos. Por el contrario,
a excepcion de los especialistas, apenas recuerda el pueblo
la enorme tragedia que supuso el lentisimo proceso de las
exigencias de integraciéon y de la expulsién final de los moris-
cos. Que la Inquisicién jugara en ambos capitulos un papel
diferente, protagonista en las de aquéllos y aparentemente
mera espectadora en las de éstos, resulta secundario para esta
comprobacién. Defender lo judio se ha puesto de moda en el
mundo, y ya era hora, tras los holocaustos de Hitler y tras
los estudios histéricoculturalistas de Américo Castro que afor-
tunadamente nos ensefiaron a hacer nueva lectura de nuestra
cultura y nuestro ambito vital en dependencia de su influjo
permanente y fecundo; lo arabe, mejor dicho, lo moro, mu-
déjar y morisco aun no ha hallado apologistas de convocatoria
multitudinaria, sf de altisimo nivel intelectual, en la difusién
y aceptacién populares del tremendo desamor de que les hici-
mos objeto. Inmensa paradoja en este pais nuestro.

Gracias a una brillante letania de escritores, estamos hoy
en disposicién de ir conquistando poco a poco esa parcela.
Como en tantas otras, hay que mencionar, casi como a pione-
ro en ésta también, a don Julio Caro Baroja, Los moriscos de
Granada, Ensayo de historia social (Madrid, 1957), y a la mis-
ma altura de maestro indiscutido, a Juan Regld, Estudios so-
bre los moriscos (3.* ed., Barcelona, 1974), sin que sea licito
omitir como indice de toda una nutridisima bibliografia el
reciente libro de Miguel Angel de Bunes, Los moriscos en el
pensamiento histérico (Madrid, Cétedra, 1983), ni como un
repaso critico a ella R. Garcia Carcel, «La historiografia sobre
los moriscos espafioles. Aproximacion a un estado de la cues-
tién», Estudis 6 (1977) 71-99. Que este interés no se restringe
a Espafia puede constar, entre otros, por el de Louis Cardaillac,
Morisques et Chrétiens, un affrontement polémique (1492-
1640) (Paris, 1977), o por el de Anwar G. Chejne, Islam and
the West: The Moriscos. A Cultural and Social History (State
Univ. of New York Press, Albany, 1982), y tantos eruditos ac-
tuales tunecinos, franceses, marroquies, norteamericanos.

XXI1V



MORISCOS

No me compete, obviamente, ni soy competente en ello,
enumerar las nuevas orientaciones que al estudio del proble-
ma morisco estdn aportando recientes estudios tanto de in-
vestigadores norteafricanos (Temimi, Bouchard) como espa-
fioles; si, sefialar que apenas va quedando campo cultural mo-
risco sin roturar en la actual bibliografia. Todo va, por fin,
interesando en ellos:

La cuantia de su riqueza, especialmente en los valles que
jalonan el Ebro, el Jalén, el Guadalope aragoneses, asi como
en las ricas zonas agricolas de la zona valenciana y en el mur-
ciano valle de Ricote, nombre inmortalizado por Cervantes.
La importancia de su literatura aljamiada, desde aquel llama-
tivo «Almacén de un librero morisco descubierto en Almona-
cid de la Sierra», estudiado por F. Codera en BRA 5 (1884)
269-76, pasando por importantes estudios de Asin Palacios,
Galmes de Fuentes, Gonzalez Palencia, Guillén Robles (ya en
1885), hasta el The Literary Culture of the Moriscos (1492-1609).
A Study Based on the Extant Mms. in Arabic and Aljamia
(Oxford, 1958), hasta los Aljamiado Texte publicados en 2 vo-
limenes en 1973 en Wiesbaden por Reinhold Kontzi y la re-
cién inaugurada serie de Congresos sobre el tema, con la con-
siguiente publicacién de las ponencias presentadas.

Las rutas seguidas por ellos tras ser expulsados de una
u otra regién, asi como las regiones de su asentamiento, temas
estudiados por Cardaillac para el Languédoc, por Mikel de
Epalza y Ramdn Petit para Tunez, por Bernard Vincent para
Castilla desde Granada, etc., y antes, en general, por Joseph
Lincoln en su «An Itinerary for Morisco Refugees from Six-
teenth Century Spain», Am. Geograph. Rev. 29 (1939), 283-487.

La vigencia de lo morisco en la literatura, campo en el que
mi buena amiga y colega M. de la Soledad Carrasco Urgoiti
resalta como suprema especialista, no sélo con sus dos libros
El moro de Granada en la literatura (del siglo XV al XVII)
(Madrid, 1956) y el mas reciente The Moorish Novel: «El aben-
cerraje» and Pérez de Hita (Boston, Twaine, 1976), sino con
un original estudio acerca de las relaciones sefioriales de los
moriscos aragoneses y de las revueltas que en esas villas pro-
duce la creciente presién real e inquisitorial en unos momen-
tos acaso propicios para que en el seno de alguna de aquellas
pequefias cortes se llegara a una de las redacciones literaria-
mente perfectas de El abencerraje, no en vano dedicado, se-

XXV



PROLOGO

gin una de sus primeras ediciones, a Ximénez de Embun, con-
verso y sefior de moriscos en Barboles: El problema morisco
en Aragon al comienzo del reinado de Felipe II (Madrid, Cas-
talia, 1969). Ella es también autora, con M. de Epalza, de «El
manuscrito Errores de los moriscos de Granada. (Un circulo
criptomusulman en el primer tercio del siglo xviir)», descu-
bierto por ella en la biblioteca de Bartolomé March, publicado
en Fontes Rerum Balearicarum 8 (1979-80) 235-247. Y, por
tratarse de un tema mucho menos explorado que el correla-
tivo de lo judio en la literatura en general y aun en el teatro,
no debe olvidarse el estudio de José Fradejas, «Musulmanes
y moriscos en el teatro de Calderén», Tamuda 5 (1967) 185-228.

Pero deberemos centrar nuestra atencién en aspectos mo-
riscos cenidos a lo inquisitorial. Por haberse iniciado el pro-
blema a causa de las impaciencias cisnerianas no suficiente-
mente respetuosas de la metodologia evangelizadora del santo
arzobispo Hernando de Talavera, conviene se tengan en cuenta
revisiones de su biografia a base del apoyo bibliografico que
presenta, por ejemplo, Quintin Aldea en «Hernando de Tala-
vera: su testamento y biblioteca», Homenaje a Fray Justo
Pérez de Urbel, OSB (Silos, 1976), t. I, 513-547, asi como el
magnifico estudio de Francisco Marquez introductorio a la
ed. de su Catdlica impugnacion al catélico libelo..., por F. Mar-
tin Hernandez (Col. «Espirituales espaiioles», Barcelona, 1961,
pp. 1-53). Muchos detalles de sus esfuerzos podran rastrearse,
ademas, recurriendo a cartas suyas recogidas, entre otros, en
los conocidos epistolarios, recientemente publicados, de Pedro
Martir de Angleria y del Conde de Tendilla.

Con razén se queja Lea de que no fuera preocupacién prio-
ritaria de los responsables episcopales de los asentamientos
de moriscos su instruccion religiosa ni aun civica, por lo que
sé6lo injustamente se les podia hacer objeto de acusaciones de
incumplimiento de una religion y unas costumbres hacia las
cuales se habian visto forzados. Sin embargo, el creciente
ritmo de investigaciones nos va haciendo conocer mejor tanto
rectorias moriscas como escuelas especialmente pensadas para
ellos, especialmente en el ambito del arzobispado de Valencia.
Muchos datos podran hallarse en las biografias de las perso-
nalidades que participaron en aquel cimulo de ingentes pro-
blemas. Sobre otro arzobispo granadino tenemos la obra de
A. Marin Ocete, El arzobispo don Pedro Guerrero y la politica

XXVI



MORISCOS

conciliar espafiola en el siglo XVI, 2 vols. (Madrid, 1970); so-
bre Guevara, que actud con brillantez y comprensién en Gra-
nada y Valencia, tenemos el libro de Agustin Redondo, Antonio
de Guevara et I'Espagne de son temps (Paris, 1977); sobre el
discutidisimo Ribera, a quien Lea no duda en calificar quiza
extremosamente (y para muchos valencianos, no todos, inju-
riosamente) de «implacable» y «desatentado», la hagiografia
de R. Robles Lluch, San Juan de Ribera, Patriarca de Antio-
quia, Arzobispo y Virrey de Valencia (Barcelona, 1960), sin
olvidar aquel articulo del P. M. Batllori, aparecido igualmente
el afio de su canonizacién por Juan XXIII (12 de junio), «La
santidad alifiada de don Juan de Ribera», Razon y Fe 162
(1960) 9-18.

En cuanto a la totalidad de los aspectos cubiertos, no son
comparables los estudios sobre moriscos valencianos con los
aparecidos hasta ahora sobre los de otras regiones espaiiolas.
Es Robles Lluch mismo quien en las correspondientes voces
del Diccionario de Historia Eclesidstica de Espafia resume las
actividades estrictamente pastorales de los prelados valencia-
nos con ellos: Erardo de la Marca (1520-38) inicia las prime-
ras rectorias moriscas; Jorge de Austria (38-44) imprime para
ellos un catecismo valenciano; Santo Tomas de Villanueva
(44-45) no acude a Trento la primera convocatoria por man-
darle Carlos V que se quede para atender a los problemas
moriscos de su sede; lo mismo Francisco de Navarra (56-63)
mandado por Felipe II; el gran Martin Pérez de Ayala (64-66),
de tan breve mandato, imprime para ellos una Doctrina cris-
tiana en arabe y castellano; sin dar importancia a los siete
meses de mandato de Fernando de Loaces en 1568, que asi
culmina su carrera, tan criticada por Lea en las anteriores
etapas como inquisidor, por fin, Ribera (1568-1611). Desde
que a sus 36 afios va a Valencia desde la sede de Badajoz, va
a tener que sostener todo el peso de la evangelizacion de mo-
riscos al principio, a base de dotaciones de parroquias moris-
cas, algunas de su propio peculio, misiones populares, dispu-
tas personales con los alfaquies, nombrar parrocos de moris-
cos a frailes por resistencia del clero secular, imprimir cate-
cismos, fundar colegios. Pero su actitud cambié radicalmente,
por consideraciones meramente politicas, constituyendo esta
actitud casi fanaticamente expulsionista (valeat verbum) un
intrigante enigma en quien, al parecer, era todo un santo, Por

XXVII



PROLOGO

supuesto, «el trato de San Juan de Ribera con los moriscos
implica variados y discutibles aspectos», y «en la aceleracion
y desenlace de la tragedia actuaron en igual medida la razén
de Estado y el espiritu de la Contrarreforma» (Robles); pero
no acaba de comprenderse —en un santo-— que desde 1602
al menos, y segin Lea desde antes, Ribera tuviera ya la de los
moriscos por una «causa perdida», al menos en lo espiritual.
A no ser que se incurra, como siempre, y por valida explica-
cion, =n la esencial interconexién de las esferas estatales y
religiosas en todo asunto espaifiol de la época de los Austrias.
A este respecto recuerda Q. Aldea que «Marafién hace resaltar
el papel que a los moriscos tocaba jugar en la intriga inter-
nacional contra Espafia de no haber sido expulsados y de no
haber quedado deshechos por el puiial de Ravaillac los planes
agresivos de Enrique IV» (ibid., II, 1151). De todos modos,
un trato moderadamente critico del tema parece ser el tono
de R. Benitez y E. Ciscar, en su «La Iglesia ante la conversién
y expulsién de los moriscos», en Hist. de la Iglesia en Esparia,
BAC, IV, 254-397.

Dejando, pues, problemas importantisimos que no hacen
directamente a nuestro campo y omitiendo mencién de biblio-
grafia correlativa (un Casey sobre consecuencias de la expul-
sién en la agricultura y la despoblacién valencianas, un Gar-
cia Ballester con varias obras sobre medicina morisca y su
control desde la atalaya inquisitorial, un Garcia Carcel con
estudios propios y con E. Ciscar sobre Moriscos y agermanats,
Valencia, 1974, y muchos etcéteras), el lector ambicioso puede
ya disponer hoy dia de una nutrida bibliografia sobre la ac-
tuacién de los tribunales de distrito con los moriscos de sus
demarcaciones. He aqui algunos ejemplos:

Coérdoba: Ver los libros sobre su tribunal, citados antes.

Cuenca: Sebastidn Cirac Estopifidan, Los procesos de he-
chiceria en la Inquisicion de Castilla la Nueva (tribunales de
Toledo y Cuenca), Madrid, 1942; y Registros de los documentos
del Santo Oficio de Cuenca y Sigiienza, Cuenca y Barcelo-
na, 1965. Mercedes Garcia Arenal, Inquisicion y moriscos. Los
procesos del tribunal de Cuenca, Madrid, Siglo XXI, 1978.

Granada: Dario Cabanelas Rodriguez, El morisco granadi-
no Alonso del Castillo, Granada, 1965. Antonic Gallego y Burin
y Alfonso Gamir Sandoval, Los moriscos del Reino de Granada

XXVIII



MORISCOS

segtin el sinodo de Guadix en 1554, Granada, 1968. K. Garrad,
«La Inquisicién y los moriscos granadinos, 1526-1580», Misc.
Est. Arab. y Hebr. 9 (1960), 55-72.

Llerena: Julio Fernandez Nieva, La Inquisicion y los mo-
riscos extremerios (1580-1610), Badajoz, 1978.

Toledo: Peter Dressendorfer, Islam unter der Inquisition.
Die moriscos Processe in Toledo, 1575-1610, Wiesbaden, 1971.

Valencia: Tulio Haperin Dongui, «Un conflicto nacional:
moriscos y cristianos viejos en Valencia», Cuad. de Hist. de
Espasia (Buenos Aires), 33-34 (1955) 5-115 y 35-36 (1957) 83-250.
Y los antes citados, ademds de M. J. Ardit, La Inquisicié al
Pais Valencid, Valencia, 1970; R. Garcia Carcel, Herejia y sexo.
La Inquisicidn de Valencia, 1530-1609, Barcelona, 1979. F. Pons
y Boignes, «La Inquisicién y los moriscos de Valencia», Estu-
dios breves (Tetuan), 1952, 39-60. Ricardo Garcia Carcel, Here-
jia v sociedad en el siglo XVI. La Inquisicion en Valencia,
1530-1609, Barcelona, Peninsula, 1980.

Zaragoza: Hay que lamentarlo, pero no conozco ningin
estudio importante sobre el trato a los moriscos por parte de
su tribunal.

Es Garcia Carcel quien en el libro recién citado mejor re-
sume la actuacién inquisitorial con los moriscos aragoneses,
a la vez que con los valencianos. Segun é€l, la Inquisicién pro-
cesé en total unos 12.000 moriscos, cuyo 50 % lo fue en los
treinta afios antes de la expulsién, es decir, entre 1580 y 1610.
Concretamente, el tribunal de Valencia vio un total de 3.661
causas desde 1566 hasta 1620, mientras que el de Zaragoza
procesd a un total de 3.928 moriscos durante los mismos afios,
cifras muy elevadas en comparacién con el reducido namero
de causas de moriscos de los tribunales de Castilla, cuya
curva tan sélo es realmente significativa en la década de 1560
por las revueltas de Granada. Por otra parte, el hecho de que
incluso después de la expulsiéon de los moriscos de Aragén se
cuenten dontro de la mencionada cifra total 387 causas en el
tribunal de Valencia y 226 en el de Zaragoza en la década
de 1611 al 20, resulta también altamente elocuente, como lo
es el de que podamos disponer de tantos estudios sobre los
moriscos valencianos a pesar de que la incidencia inquisitorial
en los aragoneses —y eso, aun teniendo en cuenta que la di6-
cesis de Teruel pertenecia al tribunal de Valencia— supera
a la valenciana en mas de 300 casos.

XXI1X



PROLOGO

Sera menester referirnos, aunque sea en el exiguo espacio
permitido en estas paginas, a la elocuencia de los nameros en
otro importante campo: el de los de moriscos que salieron
expulsados de Espaifia. No se ha fantaseado sobre ellos tanto
como sobre los de judios expulsados, sencillamente porque los
investigadores se han visto asistidos por la fortuna, ya que
les es dado examinar directamente, en la mayor parte de los
casos, las respectivas listas de embarque. Fue el sensacional
libro de H. Lapeyre, Géographie de I'Espagne morisque (Pa-
ris, S.E.V.P.E.N., 1959) el que estudi6 el tema en su conjunto
con mayor exactitud por primera vez y aport6 cantidades mas
fidedignas: «Teniendo en cuenta los hechos, he aqui las cifras
a las que se llega y que representan unos minimos: Valen-
cia, 135.000; Aragén, 61.000; Cataluiia, 5.000; Castilla, 45.000;
Murcia, 16.000; Andalucia, 30.000; Granada, 3.000; Canarias,
1.000. Total, 296.000. Se puede quizd redondear a 300.000 con
un margen de error que puede ser de una docena de millar»
(pp. 203-4). Posteriormente se han puntualizado estas cifras.
Por ejemplo, el profesor Q. Aldea proporciona en el lugar an-
tes citado, aunque sin mencionar fuentes exactas, las siguien-
tes: Valencia, 117.464; Aragén, 60.818; Cataluiia, 3.716, Castilla
(incluida Extremadura), 44.625; Murcia, 13.552; Andalucia,
29.939; Granada 2.026 (no da las de Canarias).

La cantidad total de esos aproximadamente 300.000 moris-
cos expulsados de su patria adquiere rasgos de auténtica tra-
gedia nacional no sélo por las consecuencias de despoblacién
y empobrecimiento que sobrevinieron en las regiones que
abandonaron, sino en si misma: teniendo Espafia entonces
unos siete millones de habitantes, representa el 4,28 % de su
poblacién total. Esta observacién determina, a su vez, una
doble consideracion, que enlaza el hilo de nuestro discurso
con las primeras lineas de este apartado, en las que se hacia
referencia a la situaciéon relativamente distinta que ocupan
judios y moriscos en la historiografia técnica y en la presencia
rememorativa popular: segin los computos tenidos hoy por
mas creibles, los judios expulsos en 1492 apenas pudieron lle-
gar a 200.000; pero ademads, y aqui estriba el hondén de la
tragedia, comparable a las de las antiguas escisiones de la
Iglesia que los antiguos Padres expresaban por la imagen de
que se rompia la inconsutil tinica de Cristo, ademés es que
estos 300.000 moriscos eran cristianos, ciertamente desde el

XXX



MORISCOS

estricto punto de vista de los inquisidores que por eso que-
daban autorizados a procesarlos, si no desde lo intimo de la
conciencia personal de los morismos mismos.

Que la expulsién no fuera dictada estrictamente por la In-
quisicion apenas hace al caso. El moro pasa a mudéjar en la
conquista y a morisco en la conversién forzada. La cédula
real del 12 de febrero de 1502 se corresponde, asi, con el edicto
real publicado el 22 de septiembre de 1609. Su promulgacién
estuvo nimbada en el primer caso por el pretexto politico de
una ideal unidad absoluta de extremo nacionalismo; en el se-
gundo, por el de un auténtico, pero no tan ingente, peligro
exterior: aprovechése precisamente el comienzo de la «tregua
de los doce afios» con los rebeldes holandeses para dar el golpe
definitivo a lo que el aragonés Aznar Cardona llamaba «la
pestilencia pegajosa de los moriscos», ultimo residuo de la
impureza interior. Pareceria, por fin, cerrado el ciclo.

Pareceria Espafia, ya, el pais de la absoluta pureza catoé-
lica, cultural y racial. En realidad, sin embargo, como vienen
demostrando Cardaillac con sus investigaciones o Jiménez
Lozano con sus bellos ensayos, y aun Cela con alguno de sus
primeros escarceos andariego-literarios, son tantos los culte-
mas islamo-hebraicos que persisten en la cotidiana vivencia
de la sociedad espafiola que, segin el segundo, bien puede
hablarse en este terreno del «fracaso histérico de la Inquisi-
cién»: «Los moriscos vieron lucidisimamente un aspecto de la
Inquisicién que suele pasarse por alto, incluso en estudios
muy circunstanciados; el de que no servia para otra cosa con
respecto a los cristianos, sino para obligarlos a aparentar que
crefan, porque a sus ojos tampoco los cristianos eran cristia-
nos de verdad, porque no serian tan lerdos como para creer
lo que afirmaban creer. Sélo que ‘como no pueden hablar con
‘el freno de la Ynquisi¢ién maldita, se lo tendran en sus cora-
cones’», (Sobre judios, moriscos y conversos, Valladolid, 1982,
p. 109). Los archivos inquisitoriales estan llenos de procesos
que documentan la persistencia de grupos criptoislamicos y
criptojudios hasta bien entrado el siglo xviir por lo menos.
A pesar de la Inquisicion, Spain is different...

XXXI



PROLOGO

3. PROTESTANTES

A las alturas de la investigacién actual quiza se antoje tras-
nochado el hecho de que Lea trate del control inquisitorial del
movimiento erasmista en Espaiia dentro del capitulo que de-
dica al del protestante, que llev6é a su desarraigo total. Dispo-
nemos hoy ya, afortunadamente, de mejores criterios de di-
versificacién que en su tiempo; pero, si hay que escribir sobre
historia de las ideas conforme a criterios posteriores a aquélla
para mejor interpretarla, aunque desde la perspectiva interna
de la dinamica de éstas para mejor comprenderlas, tal trata-
miento historiografico hace probablemente mejor justicia al
pasmo que en las gentes censoras produjo aquel conglomerado
de actitudes teolégicas, espirituales y aun politicas que, segin
caiga el énfasis en éste o aquel aspecto, viene a llamarse pro-
testantismo, erasmismo, evangelismo, espiritualismo, y en Es-
paifia, casi coincidente en el tiempo pero anterior, alumbra-
dismo. La Inquisicién distinguié claramente desde el principio
entre alumbrados y «luteranos», pero agrupé bajo este térmi-
no casi todo lo que presentaba alguna desviacién respecto a
la ortodoxia escolastica y trentina, asi como bajo aquél casi
todo movimiento de vida espiritual innovador que acentuara
la experiencia interior.

Hoy parece que podemos ponernos de acuerdo en que ni
los incipientes brotes de alumbradismo castellano desde el
inicio de las predicaciones de Isabel de la Cruz hacia 1509
hasta los procesos culminantes en la década tercera, ni los
de «luteranismo» a mediados del siglo, justificaban la enorme
safta con que fueron perseguidos. Ambos condicionaron un
«panico mafiosamente excitado», dice Lea, por dos inquisido-
res generales necesitados de reactivacién: Manrique, para rea-
nimar a la Inquisicién, y Valdés, para revalorizarse a si mis-
mo. Por otra parte, la persecuciéon de alumbrados fue esti-
mulada por el peligro luterano, y viceversa: quiza, de no ha-
berse producido la ruptura oficial del agustino, no se hubiera
prestado atencién a las acusaciones que hacia afios obraban
en poder de la Suprema contra algunos cenaculos de alumbra-
dos. Cierto es también que Erasmo y Lutero comenzaron a
ser conocidos en Espafia prontamente, no tanto aquél, parece
que en 1516, segun conocidas paginas de Bataillon en su Eras-

XXXII



PROTESTANTES

mo y Espafia, como Lutero, segin estudios de A. Redondo,
«Luther et I'Espagne, 1520-1536», en Mélanges de la Casa de
Veldzquez 1 (1965) 109-165, y otros posteriores (cfr. M. Andrés,
Historia de la Teologia Espafiola, Madrid, FUE, 1983, vol. I,
p. 700). Sobre el erasmismo espaifiol habra que recurrir siem-
pre a la magistral obra del gran hispanista francés, pero cada
afio se siente la necesidad de perfilar ciertas aristas de su
visién histérica a fin de no confundir tampoco como erasmis-
tas direcciones y opciones personales tangenciales pero distin-
tas, sélo «afines», conforme al sefiero estudio de Eugenio
Asensio, que hizo época: el movimiento cisneriano estudiado
por Sainz Rodriguez (FUE, 1979), el de los conventos francis-
canos mismos, el de los dominicos pretridentinos, el jesuitico,
el de Juan de Avila, el de reforma episcopal pretridentina, el
de exégesis biblica humanista complutense mas en dependen-
cia de influencias de nuestros conversos y de las técnicas im-
portadas de Italia por Nebrija que de la erasmista estricta, el
familismo en el que parece que participé timidamente Arias
Montano segtin importante estudio de Ben Rekers (Madrid,
Castalia, 1973), y otros. Una clara periodizacién del erasmis-
mo, el publico y el disimulado, y su delimitacién respecto a
esos y otros movimientos analogos se hace imprescindible;
pero no hay que pedirselas a Lea, quien escribe con criterios
algo gruesos y, en este campo, evidentemente anticuados.

Dejemos ahora constancia de algunos avances logrados des-
de su tiempo, siguiendo en lo posible el orden de su exposicién.

Se esta dando, por fin, el paso fundamental para ir cono-
ciendo con precision la actuacién inquisitorial: publicar cri-
ticamente los procesos. He aqui algunos o, al menos, algunos
estudios sobre ellos:

J. E. Longhurst, Luther and the Spanish Inquisition; The
Case of Diego de Uceda (Alburquerque, New Mexico Univ.
Press, 1953).

J. E. Longhurst mismo ha transcrito buena parte, no toda,
v no provista de la necesaria critica, del de Juan de Vergara,
en Cuadernos de Historia de Esparia (Buenos Aires), vol. 27,
28, 29-30, 31-32 y 37-38, partiendo desde el afio 1958. Siendo
uno de los siete u ocho procesos mas sobresalientes de toda
la historia de la Inquisicién, se nota la falta de una edicién
mas accesible y perfecta.

Sobre Virués, V. Beltran de Heredia, «Documentos iné-

XXXIII



PROLOGO

ditos acerca del proceso del erasmista Alonso de Virués»,
Bol. de la Bibliot. Menéndez Pelayo 17 (1935), 242-257; G. M.
Colombds, «Un benedictino erasmista», Yermo 3 (1965) 1-37.

Sobre Lerma, Mateo Pascual, Mezquita, y otros, algunos
importantes detalles en F. Fernandez, «Cinco canénigos cesar-
augustanos», Zaragoza (Univ. Zar.) 24 (153-166); A. Alcala,
«Mateo Pascual», «Miguel de Mezquita», Gran Enciciopedia
Aragonesa (GEA), Zaragoza, 1980, t. X, 25889, y t. VIII, 2233;
A. Selke, «¢Un ateo espaifiol del siglo xvi? Las tentaciones del
doctor Juan Loépez de Illescas», Archivum 7 (1958), 2547,
J. Goiii Gaztambide, «El impresor Miguel de Eguia, procesado
por la Inquisicién», Hispania Sacra 1 (1948) 35-84.

Liquidado el erasmismo, la Inquisicién vuelve la vista a
los dos nucleos mas importantes de incipiente foco «lutera-
no». En primer lugar, a fin de tener una visién global del esce-
nario, el lector hard bien en proveerse de una obra coino la
de Marcelin Defourneaux, La vie quotidienne ¢n Espagne au
Siecle d’Or (Paris, Hachetie, 1964). Para Sevilla no parece
haya sido superada en conjunto la de Huguette y Pierre Chau-
nu, Seville et lU'Atlantique (1504-1650) en 12 wvols. (Paris,
S.E.V.P.E.N,, 1955-60) que en algunos puntos pertinentes ha-
bria que completar con algun que otro escrito de S. Montoto
de Sedas, de Ruth Pike (profesora de Hunter College, New
York) y otros.

Mejor servidos estamos respecto a Valladolid desde la pu-
blicacion del Valladolid au Siécle d’'Or de Bartolomé Bennassar
(Paris, Mouton, 1967). Desde este punto de vista de una histo-
ria integral, su reciente Un Sié¢cle d’Or espagnol (Paris, R. Lai-
font, 1983) resulta también ejemplar. Concretamente, sobre cl
tema de la persecucion protestante hay que lamentar profun-
damente que ninguna de las dos obras basicas que Lea men-
ciona y que constituyen el apoyo de su narracién, a saber, la
de Bohmer y la de Schifer, publicadas aquélla hace mas de
cien afios y ésta méas de ochenta, hayan visto la luz en caste-
llano todavia. Resultan, pues, dificilmente accesibles incluso
en su aleman original. La Historia de los protestantes espario-
les y de su persecucion por Felipe II, de Adolfo de Castro
(Cadiz, 1851) no es ni siquiera mencionada por él en nuestro
actual contexto; poco podria haber esperado de Recuerdos de
antario. Los mdrtires espaiioles de la reforma del siglo XVI y
la Inquisicion, de E. Martinez (Madrid, 1926), ni aun de los

XXXIV



PROTESTANTES

famosos Anales eclesidsticos y seculares de la muy noble y
muy leal ciudad de Sevilla, metrdpoli de Andalucia, de Diego
Ortiz de Zudiga (Madrid, 1677).

Sobre el origen aragonés del «Doctor Egidio» y su proceso,
ver A. Alcala, GEA, VI, voz «Gil, Juan». Para su sucesor en la
magistralia sevillana, Mary Paz Aspe, Constantino Ponce de
la Puente. El hombre y su lenguaje (Madrid, FUE, 1975). Sobre
algunos de los fugitivos frailes de San Isidoro, Gordon Kin-
der, Casiodoro de Reina. Spanish Refugee of the Sixteenth
Century (Londres, Tamesis, 1975), autor que ha trabajado
también sobre Cipriano de Valera y sobre Antonio del Corro.

Los autos vallisoletanos nos son mucho mejor conocidos,
en buena parte por la proximidad a la Corte y la asistencia
del Rey al segundo de ellos, pero también por la relaciéon mu-
cho mas estrecha que guardan con el enormemente resonante
proceso del arzobispo Carranza, al que sirvieron de telén de
iondo. Queda eilo manifiesto en el bello libro de la maxima
autoridad sobre ¢ste, Tiempos recios. Inquisicion y heterodo-
xia (Salamanca, 1977) de José I. Tellechea, buena parte del
cual se dedica al proceso y ejecuciéon de don Carlos de Seso,
pero también en el documentado estudio de J. L. Gonzilez
Novalin, «El auto de [e de Valladolid de 1559. La ejecucién de
Domingo de Rojas», Anthologica Annua 19 (1972) 589-614. No
podemos dejar de recordar que quien atendié al bien morir
del doctor Agustin de Cazalla aquel 21 de mayo, domingo de
la Trinidad, fue nada menos que el futuro S. Francisco de
Borja, ademas de al Lic. Herrezuelo y a su propia pariente,
ia hermosa y joven dofia Ana Enriquez, cuyo hermano, el ter-
cer margués de Alcaiiices, estaba casado con su hija, Juana de
Borja. (Cfr. trabajos de F. Cereceda y de C. de Dalmases, ci-
tados luego.) Ese auto fue presenciado por dofia Juana y por
el principe don Carlos. En ocasién anterior quedé sugerido
gué no podria darse por tener en las manos el texto del ser-
mén de Melchor Cano, irremediablemente perdido incluso en
cuanto a su contenido. Y no puede uno menos de sintonizar
con la frustracién de Borja por no poder convencer a Herre-
zuelo a retractarse, «dnico martir del grupo» como aposti-
lla Lea.

Fue en el segundo proceso, el del 8 de octubre, presidido
por Felipe II recién vuelto de Inglaterra y Flandes, cuando se
inicié una de las leyendas negras filipinas en relacién con don

XXXV



PROLOGO

Carlos. Cuenta Cabrera que don Carlos de Seso, al ser llevado
al quemadero, increpé al Rey preguntidndole por qué lo tole-
raba, siendo él un noble, a lo que le respondi6: «Yo traeré la
lefia para quemar a mi hijo, si fuere tan malo como vos». Pero
en su mencionada Historia trae la anécdota A. de Castro
(p. 184), segun las palabras trasmitidas por fray Agustin Da-
vila, quien pronuncié alli mismo en Valladolid la oracién fu-
nebre por el Rey en 1598: «Si mi hijo fuere contra la Iglesia
catolica, yo llevaré los sarmientos para que lo quemen». El
mismo autor, por fin, da en la p. 178 las de expresién algo
maés barroca en versién conservada por Baltasar Porrefio en
sus Dichos y hechos del rey don Felipe II el Prudente (Sevi-
lla, 1639): «Muy bien que la sangre noble, si estd manchada,
se purifique en el fuego; y si la mia propia se manchare en mi
hijo, yo seria el primero que lo arrojase en él». {Qué obsesién
por la limpieza y el fuego!, se dird. Pero el macabro regusto
merecia cielo: en la p. 704 del vol. II nos advirti6 Lea que la
Iglesia otorgaba indulgencia al laico que echase lefia a la ho-
guera del quemadero inquisitorial, no al clérigo, por punti-
lloso miedo a caer en irregularidad, y ello puede explicar que
en el bello fresco del holocausto de Diego Lépez Duro, iden-
tificado en Sevilla por Victoria Gonzidlez de Caldas (ibid.,
pp. 27 y 711) aparezca, aunque anacrénicamente, el Rey San
Fernando aportando su haz.

Los procesos a «luteranos» nunca llegaron a alcanzar una
curva significativa a excepcién de en esa década comprendida
entre 1559 y 1568, en la cual, con todo, apenas superaron los
200. Tanto en los tribunales de Castilla como en los de Aragén
mantuvieron siempre una media de 50, con intermedios de
total inactividad en este tema, si bien en los aragoneses se
nota mayor abundancia de casos que en los castellanos hasta
entrado el siglo xviiI, segin los graficos de Contreras, loc. cit.

Hay dos puntos de los tratados por Lea que merecen aun
un breve comentario. Se refiere el primero al trato dado en
Espafia a protestantes extranjeros. Aparte la actual exigencia
del derecho a la libertad de religién y expresién, no deberia
escandalizar demasiado si aplicamos el viejo dicho distingue
tempora et concordabis jura. Para no recurrir al mds eres tu
como argumento dialéctico practicado en exceso por apologe-
tas como Menéndez Pelayo o Juderias, bastara con recordar
alguna obra sobre catélicos refugiados en Espafia o provincias

XXXVI



PROTESTANTES

regidas por Felipe II, provenientes de la anglicana Inglaterra,
pais con el que, por varias analogias, resultan més elocuentes
las comparaciones del nuestro. Destaco, entre otros, R. Le-
chart, Les refuguiés anglais dans les Pays-Bas espagnols du-
rant le régne d'Elisabeth 1558-1603 (Louvain, 1914) y A. Loo-
mie, S. J., The Spanish Elizabethans; the Englis Exiles at the
Court of Philip II (New York, Fordham, 1963).

Ello nos llevaria a rozar otro punto: el trato inquisitorial
dado en el extranjero y en la propia Espana e intelectuales
espaiioles residentes fuera acusados de «luteranismo» o sos-
pechosos de él. Esta por investigar, por ejemplo, un cumulo
de documentos, de archivos italianos principalmente, sobre
espafioles en la Inquisicién Romana, y no nos son atun dema-
siado bien conocidas las vicisitudes de no pocos estudiosos
espafioles diseminados por Europa, aun sélo en este periodo
concreto, que fueron victima de persecucién o al menos de
suspicacia. Casos como los de Enzinas, Furié Ceriol y otros
amigos suyos no son los unicos (J. I. Tellechea, «Espafioles
en Lovaina, 1551-58», Rev. Esp. de Teol. 23 [1963] 21-45). He
aqui otra pequefia pista: Mazzatinti, vol. LXXVIII, trae esta
descripcion de unos procesos en Bolonia conservados en el
Archiginnasio, Ms. B 1857: «1553. Processo (per eresia) contra
quosdam Collegiales S. Clementis Maioris vulgo Collegio di
Spagna in Bologna. Dagli atti del S. Ufficio». Examinado el
cédice por mi colega, profesor Bernardo Toscani, se ve que
quedan encartados por el dominico inquisidor fray Pietro di
Lugano, prior del convento bolofiés, Juan Delgado, Miguel de
la. Plaza, Jaime Gil, Antonio Velasco (aquél por negar la in-
mortalidad del alma; éste, por aceptar articulos luteranos y
estudiar «in libris Philippi Melanchtonis»), Alfonso Lépez, Luis
Lépez, Tomas Gari, y otros.

Dentro de este contexto resulta oportuno recordar una im-
pontante laguna que desde antiguo sigue afectando a la efecti-
vidad de los estudios inquisitoriales. Se refiere a nuestra casi
tota]l ignorancia de la actividad de la Inquisicién Romana,
cuyo conocimiento, junto con el de la medieval francesa a cuya
semejanza comenzé y de la portuguesa que fue, como la de las
antiguas posesiones coloniales, extensién suya, completara la
perspectiva total de la espafiola. Las analogias y diferendos,
las tensiones y emulaciones entre las Inquisiciones Espafiola y
Romana no estardn a nuestro alcance hasta que el Prof. John

XXXVII



PROLOGO

Tedeschi y el equipo investigador que dirige no den a iuz las
publicaciones sobre la segunda que todos aguardamos.

En esa linea recuerde el lector dos casos sefieros. Aunque
es verdad que Juan Luis Vives no fue objeto de proceso inqui-
sitorial personalmente, no se puede dudar de que le atemori-
zaba volver a Espafia a ocupar la citedra complutense aun
tras invitacion oficial cursada por Juan de Vergara en 1522
(segin Ms. 18675 de la BNM publicado por Bonilla, Rev. His-
panique 8, 1901, 250): sabia ya del proceso familiar por casta
conversa y delito de judaizar incoado a sus padres, de los
cuales iba él a ser quemado en Valencia cuatro afios después
y los huesos de ella desenterrados para ser legalmente cha-
muscados (J. M. de Palacio-M. de la Pinta, Proceso comniie
Blanquina March., Madrid, CSIC, 1964). Muchos afios mas
tarde, los Indices espanoles a partir del de Quiroga de 1584,
incluiran numerosos expurgos de sus comentarios a La Ciudail
de Dios que Erasmo le habia encargado, no sin conflictivas
desavenencias, para su Corpus augustinianum editado por Fro-
ben, y a ellos se habian adelantado otros y aun prohibiciones
por los Indices romano y lovaniense.

Mas no hay caso como el de Servet, del cual nuestro Lea
no dice ni una sola palabra. Sus obras fueron prohibidas por
la Inquisicién espafiola con antelacién a las de cualquier otro
heterodoxo nacional, excepto Juan de Valdés. Largamente ig-
noradas, puede comprobarse con cierto orgullo, aun a costa
de halagar la natural inmodestia de quien esto firma, que el
lector espafiol puede por fin tener acceso a ellas en su lengua,
vertidas del latin con sendos estudios introductorios y notas,
gracias a su esfuerzo. Son, hasta ahora, las siguientes: Restitu-
cion del Cristianismo (FUE, 1980); Treinta carias a Calvino,
Sesenta signos del Anticristo, Apologia a Melanchton (Casta-
lia, 1981); Apologia conira Fuchs. Discurso en pro de la Astro-
logia (Villanueva de Sijena, 1981). En ellas, en Servet, el he-
reje perseguido, de Ronald Bainton, traduccién, prélogo, epi-
logo v bibliografias de A. Alcala (Taurus, 1973), y en sus Ser-
vet en su tiempo y en el nuestro (Villanueva de Sijena, 1978)
o El sistema de Servet (Madrid, Fundacién March, 1978) se
pueden hallar documentadas las doctrinas de nuestro maximo
heterodoxo y los esfuerzos de la Inquisicién espafiola, a través
del tribunal de Zaragoza, por atraparlo. Que tuvieran mas
éxito la catélica francesa para encarcelarlo y luego Calvino

XXXVIIX



LA CENSURA

v el municipio de Ginebra para llevarlo al quemadero, es mero
accidente secundario: la misma intolerante intencién homo-
logaba a todos sus perseguidores.

4. LA CENSURA

La clara distincion que establece Lea entre la concesién
del privilegio de impresion de libros y su censura posterior
es fundamental para entender el mecanismo de la produccion
y distribucion librera en Espafia a lo largo de varios siglos.
Otorgar dicho privilegio fue siempre funciéon del Consejo
Real. Sélo se atribuyé la Inquisicién ese derecho durante po-
cos afos, hasta que astutamente entrevié que le resultaba
mads céomodo reservarse la facultad de censurar, con condena
total o parcial, que la de permitir lo que acaso andando el
tiempo ella misma tendria que prohibir o expurgar. La Inqui-
sicién renuncié asi a la censura previa: le resultaba menos
comprometido y mads eficaz juzgar el producto mismo, el li-
bro, que el proceso de su elaboracién. No hizo con ello otra
cosa que proseguir, amplidndolo a minucioso extremo, el uso
medieval y usurpar la potestad episcopal de quemar el libro
hierdiico.

Pero esa quema, inmortalizada en el popular cuadro de
Pedro Berruguele, no fue en modo alguno privativa de la In-
quisicién ni.de Espana. Los intelectuales alemanes y franceses
tienen cierta vergilienza, mas que pudor, en remover las aguas
sucias de su historia en este campo, y sélo recientemente al-
g, dnvostisadeies empiczan a tratar de la Inquisicién ro-
bajo ci aspecto de su control cultural, como algunos
jos e Rotends, Tedeschi, Logomarsino, o el libro de
P F. Grendler The Roman Inquisition and the Venetian Press,
1540-1605 (Princeton Univ. Press, 1977), de contenido todavia
limitado. Cifiécndonos a Inglaterra, pais de sugestivas analo-
gias con Espafia en tantos puntos, resultan significativas las
listas de Charles R. Gillet en su Burned books: Neglected chap-
ters in British History of Literature (New York, 1932) o los
294 titulos de sélo libros ingleses total o parcialmente conde-
nados entre 1524 y 1683 que describe W. H. Hart en su Index
expurgatorius anglicanus: A descriptive catalogue of the prin-
ctpal books printed or published in England, which have been

XXXIX



PROLOGO

suppressed, or burnt by the common hangman, or censured,
or for which the authors, printers, or publishers have been
prosecuted (London, T. R. Smith, 1872-78).

Antes de la Inquisicién consta de alguna quema de libros
en Espafa: la un tanto mitificada de los de la biblioteca de
Villena sobre magia, a instigacién del obispo Barrientos, la
de los de nuestro primer hereje moderno, semiluterano avant
la lettre, Pedro de Osma, en Salamanca. Es a todas luces una
exagzracién incontrolada, que no documenta, la afirmacion de
Defourneaux en la primera pagina de su ya clasico Inquisicion
y censura de libros en la Espania del siglo XVIII (Madrid,
1973) de que Cisneros en 1500 quemara en la misma ciudad
ante el convento de San Esteban «un millén de volimenes»;
dificilmente los habria entonces en toda Espafa. El texto, que
trae M. de la Pinta, habla exactamente de «un quento y cinco
mil volimenes... con illuminaciones y enquadernados de mu-
cho valor», pero la frase del investigador francés se sigue
repitiendo sin mas en escritos y conferencias.

Afortunadamente, resultado del empeiio con que inteligen-
temente se esta estudiando la Inquisicién en el area en que
mas que en ninguna otra influyé en Espaiia, en la de determi-
nar y controlar su cultura, podemos ya disponer de algunas
obras recientes que el lector de esta Historia de Lea necesitara
si aspira a completar su conocimiento a fondo de un capitulo
como el presente. La de ambito mds general, pero con apor-
tacién de muy originales datos de archivo, se debe a Virgilio
Pinto Crespo, Inquisicion y control ideoldgico en la Espatia
del siglo XVI (Madrid, Taurus, 1983). Su primera parte trata
del funcionamiento del aparato de control, con interesantes
sugerencias sobre la vigilancia de la impresién, circulacién,
venta y lectura del libro, operaciones todas arriesgadas; la
segunda, del desenvolvimiento de la actividad censoria, y en
ella analiza a la perfeccién el proceso de formacién de los va-
rios catdlogos iniciales hasta culminar en los Indices de Val-
dés y Quiroga, 1559-1583-4, ademas de las prohibiciones poste-
riores que se condensaran ¢n el de Sandoval de 1612, asi como
]a actitud de los censores y sus peculiares criterios de accién.

Aspectos concretos de la actividad censoria de la Inquisi-
cién o de distintas épocas han sido también objeto de estudio
reciente. Tellechea ha estudiado «La censura inquisitorial de
biblias», Anthologica Annua 10 (1962) 89-247. Antonio Marquez

XL



LA CENSURA

y J. Martinez de Bujanda, el control inquisitorial de la Lite-
ratura; aquél, en su pionero Literatura e Inquisicion en Espa-
fia, 1478-1834 (Taurus, 1980), y éste, quien prepara desde su
Universidad de Sherbrook en Canadd la edicién critica de los
Indices espafioles, en «Literatura e Inquisicion en el si-
glo xvi» (La Ing. espaii., ed. por Pérez Villanueva, pp. 537-578).
Sagrario Mufioz Calvo, con varias limitaciones, Inquisicion y
ciencia en la Espafia moderna (Madrid, 1977), campo en el que,
tras huellas de Lain Entralgo, también trabajan M. y J. L. Pe-
set, «El aislamiento cientifico espafiol a través de los Indices
del inquisidor Gaspar de Quiroga», Anthologica Annua 16
(1968) 25-43, y L. Garcia Ballester, ¢éste con muy interesantes
aportaciones sobre las restricciones inquisitoriales a la prac-
tica médica de los moriscos, Medicina, ciencia y minorias mar-
ginadas: los moriscos (Granada, 1976).

La historia misma de la censura en Espafia ha merecido
estrecha atencién desde la primera publicacién de esta obra
de Lea. Una cara de la moneda fue analizada por S. Gonzilez
Palencia, Estudios sobre la censura gubernativa en Esparia,
1800-1833 (Madrid, 1934, 3 vols.), aunque sdélo para tan breve
época. La otra, sin analisis, por L. Carbonero,/ndice de los li-
bros prohibidos por el Santo Oficio de la Inquisicion espariola
y por los rvdmos. obispos esparioles (Madrid, 1873), obra que
Lea parece desconocer; y también con poco sentido critico y
unos criterios que acusan a voces el periodo triunfalista en el
que se publicd, por A. Sierra Corella, La censura de libros y
papeles en Espaiia y los Indices y catdlogos espafioles de libros
prohibidos y expurgados (Madrid, 1947).

La incidencia del control inquisitorial en lectores y en li-
brerias necssita estudios que, sin duda, arrojardan conclusio-
nes interesantisimas. Cualquiera que, por ejemplo, haya ma-
nejado legajos del AHN en que se describen las existencias
de almacén de las mas importantes librerias del Madrid del
siglo xviI con motivo de las visitas que les hacian los censores,
o de los informes que los libreros tenian que presentar perié-
dicamente a los inquisidores, sabe que ésos son documentos
imprescindibles para una mejor historia cultural de Espafia,
tantos de cuyos canales subterrdneos ain estian por descubrir.
Aun siendo muy instructivos, no adelantan demasiado en este
terreno libros como Lectura y lectores en la Espasia de los si-
glos XVI y XVII, de Maxime Chevalier (Madrid, 1976), quien

XLI



PROLOGO

se reduce a los de caballerias y no desde el angulo de las cen-
suras, o La Inquisicion y las librerius espariolas en el si-
glo xvil (Madrid, 1972), aun tan valiosos ambos. Una relacién
bastante completa de los tondos documentales sobre corres-
pondencia inquisitorial, disposiciones legales y legajos de cali-
ficaciones y censuras es enumerada en la mencionada obra de
Pinto Crespo, pp. 313-17. Por otra parte, para un primer con-
tacto con estos temas, sigue siendo practicamente imprescin-
dible el viejo Papeles de Inquisicion: catdlogos y extractos, de
A. Paz y Melia, 2.2 ed., 1947 (Madrid, Patronato del AHN),
cuya 3., puesta al dia y aumentada, resulta cada dia mas
urgente.

Dentro de los pocos temas de censura tocados por Lea en
este capitulo, habria que ir mencionando perspectivas aporta-
das por los estudios posteriores a él que las han ido aflorando.
Por ejemplo, la respectiva participacion de Melchor Cano, de
Francisco Sancho y la Universidad salmantina, del P. Juan de
Mariana y de Jerénimo Zurita, del P. Juan de Pineda, en la
conteccion de los mencionados Indices del Xvi y principios
del xvii, asi como la de algunos jesuitas en la de los del xviis.
Muchos de los detalles fueron ya expuestos en valiosas publi-
caciones del P. de la Pinta, primero en preocuparse por lo
que ¢l llamo historia externa e historia interna de los indices
cexpurgatorios Hispania 12 (1952) 253-300 y 14 (1954) 411-461
y pueden ampliarse con lo escrito por J. L. Gonzalez Novalin
en sendas paginas de su El inguisidor general Fernando de
Valdés (Oviedo, 1968) y por J. Martinez Millan, «Aportaciones
a la formacion del Estado moderno y a la politica espaiola
a través de la censura inquisitorial durante el periodo 1430-
1559» (La Ing. espafi., ed. P. Villanueva, pp. 537-78); por ni
antiguo profesor P. F. Asensio, «Juan de Mariana ante el indice
quiroguiano de 1583-84», Estudios biblicos 31 (1972) 135-78;
por Ben Rekers en las correspondientes paginas de su Arias
fanies del gran influjo del jesuita Pineda, ilustre comentarista
bibiice en su tiempo, en lo que Vicente Lloréns llamé «la dis-
continuidad espafola» rosultante de la escision cultural pro-
ducida por eses Indices (Bel. R. Ac. Historia 174 [1977]
121-140).

Concretamente, por ejemplo, en el contexto de la vigilancia
fmquisitorial sobre publicaciones de espirituales, se ha avanza-
do sobre lo que Lea escribe de tal manera que hoy se puede es-

XL



LA CENSURA

cribir todo un libro, y en varios casos se ha escrito, acerca de
cada uno de ellos en sus relaciones con la Inquisicién, o mejor,
de ésta con ellos. Aunque menciona Lea las sospechas de
alumbrado que la Inquisicién toledana alberg6 contra Loyola,
descubiertas en 1895 por Serrano y Sanz y publicadas por él
v luego por el P. Fita, Bol. R. Ac. Hist. 33 (1898) 422-461, hay
que completarlo con M. Ortega, «San Ignacio de Loyola en el
Libro de alumbrados; nuevos datos sobre su primer proceso»,
Arbor 107 (1980) 163-174. El proceso de San Juan de Avila, y
las dos redacciones de su Audi, filia por analogos motivos
treinta afios mas tarde, nos son accesibles por publicaciones
del P. C. Abad en Miscellanea Comillas 6 (1946) 151-167 vy,
sobre todo, por el esfuerzo de L. Sala Balust y F. Martin, que
han publicado sus Obras completas en la BAC con valiosisi-
mas introducciones. Los avatares de fray Luis de Granada
con Valdés para que no le prohibiera la primera ed. de su
Guia de pecadores fueron ya descritos por el P. J. Cuervo,
Fior a M. Pelayo, 1898, 1, 733-43, v su aprobacién en Trento,
por reaccién escandalizada, por Tellechea, Hispania Sacra 12
(1959) 225 y ss. De entre los espirituales espafioles citados por
Lea destaca San Francisco de Borja: cabe mencionar, respecto
al tema que nos ocupa, C. de Dalmases-J. F. Gilmont, «Las
obras auténticas de San Francisco de Borja», AHSI 30 (1961)
125-179 y «S. F. de B. y la Inquisicién» MHSI 41 (1972) 48-135.

Supera las posibilidades del espacio quc podemos permi-
tirnos la tarea de aludir siquiera al dificil dilema que se le
presentd a la Inquisicion a la hora, inaplazable, de juzgar de
la ortodoxia de cada uno de aqucllos movimientos espiritua-
les que pululan en el siglo xv1 espafiol. Buena parte de sus ac-
tuaciones quedaron plasmadas en las prohibiciones de docenas
de Artes, Consuelos, Espejos, Exemplos, Floves, Huertos, Lu-
ces, Manipulos, Medicinas, Modos, etc., que con tales titulos
aparecen en los sucesivos Indices. También, dilucidar por qué
tueron prohibidos determinados tratados misticos y no otros.
Modélico puede ser lo escrito por E. Llamas en Santa Teresa
de Jestis y la Inquisicidn espaiiola (Madrid, 1972), que tan
revelador ha resultado para algunos. E igualmente, referirnos
siquiera a las delaciones contra los escritos de San Juan de la
Cruz, los cuales, al igual que los de la santa de Avila, resulta-
ron sospechosos al menos tanto como sus propias personas
v las extrafias experiencias que relatan, pero nunca fueron

XLIII



PROLOGO

condenados. De algunos aspectos de todo este Control inqui-
sitorial de espirituales tratan varias docenas de paginas entre-
gadas ya por mi para pronta publicacién en la Historia de la
Inquisicion en 3 vols. que, dirigida por Pérez Villanueva, va a
dar a luz la BAC en préxima fecha.

Precisamente otra entrega complementaria se refiere al
Control inquisitorial de intelectuales, que vera la luz en el III
de ellos. La enumeracion de sus principales apartados podra
acaso suplir la excesiva brevedad e imperfeccién de un tema
tan suculento en la pluma de Lea:

Falacias de una futil polémica.

Nebrija, Servet, Vergara, Vives.

E] erasmismo y afines al Indice.

Los Indices y la literatura de creacién: la clasica y
extranjera.

La literatura espaiola en los Indices. Siglos xv1 y XviL
A) Teatro, poesia, novela.

B) Ciencia y filosofia.

Escritores y lectores.

La Biblia como peligro.

Escolastica e Inquisicién frente a humanismo biblico.

Lok

LN

Como se ve, también este esquema de un trabajo ya hecho
resulta pobre. Falta cubrir buena parte del xvi1 y todo el xvir.
Aun asi, un libro como el citado de Defourneaux, que mono-
graficamente se centra en éste, también lo es, por excluir la
censura de los libros no franceses, si bien trata practicamente
como tales a varios ensayistas ingleses, que fueron conocidos
en Espana por medio de traducciones del francés. Por lo de-
mas, el mismo Lea, al aludir siquiera tangencialmente al con-
trol de la iconografia y del arte, sugiere que cualquier estudio
que trate del control inquisitorial de la cultura espafiola casi
exclusivamente desde el angulo del control de la literatura,
y mas si no de toda ella ni la mas importante, se antojara
parcial y estara incluso marcado por signos de superficial
inautenticidad. Hay que recopilar documentos que muestren
las restricciones de la Inquisicién no sélo respecto a la ico-
nografia religiosa, algunas de cuyas primicias fueron aporta-
das por Virgilio Pinto en Hispania Sacra 31 (1978) 285-322, sino,

XLIV



EL MISTICISMO

respecto a la expresién artistica en general. Este control,
aparte de ser constructivo en el sentido de que favorecié de-
terminadas creaciones caracteristicas del llamado Siglo de
Oro, a tenor de la Regla XI de los Indices, hubo de poner una
barrera a la creatividad libre. Uno de sus dltimos y en arte
acaso maximos ejemplos, puede ser el no tan conocido pro-
ceso incoado a Goya a causa de sus dos majas, que también
parece ignorado por Lea: estd en el AHN, Ing., Leg. 4499 3.

Demasiado lejos habria de llevarnos también la discusion
acerca del ultimo sentido histérico que para la cultura espa-
fola significé toda esa larga censura. Lo hicimos en parte al
presentar el primer volumen, en personal disension con Me-
néndez Pelayo, el P. de la Pinta y otros intérpretes de la filo-
sofia de nuestra historia espafiola, y Lea lo hace al final de
este volumen. No hay por qué insistir en lo ya dicho, ni por
qué adelantar lo que él va a decir.

5. EL MISTICISMO

Si en alguna ocasién anterior se manifesté nuestra duda
de que la terminologia técnica usada por Lea fuera correcta,
se presenta ahora una mejor de mostrar similar salvedad. El
lector de esta Historia esperaria hallar bajo ese epigrafe una
exposiciéon del movimiento propiamente llamado mistico en
la vida espiritual, el que desde sus raices biblicas que se ex-
tienden a la patristica, la interpretacién cristiana del neopla-
tonismo, la influencia de los escritores germanos y de las vi-
vencias ibéricas de santones islamicos, y la siembra mistica
de Cisneros, se formula en términos ortodoxamente acepta-
bles en los varios Abecedarios espirituales de Francisco de
Osuna y culmina a la vez, entre otros, en las experiencias y
doctrina de los dos grandes santos y escritores carmelitanos.
Por el contrario, el lector halla casi exclusivamente la somera
narracién de un movimiento tan confuso como el alumbra-
dismo y su culminacién en el molinosismo de fines del si-
glo xvir.

En realidad, ni esta claro que el alumbradismo tuviera
naturaleza u orientacién mistica, ni aquél ni la mistica en
sentido estricto parecen coincidir con la excesivamente gené-

XLV



PRO!L.OGO

rica acepcién que Lea da al término «misticismo». Que los
alumbrados de la primera etapa, la de los de Castilla Ia Nue-
va, fueron misticos, si bien heterodoxos segiin los criterios
teoldgicos tradicionales y los inquisitoriales, es afirmado ge-
neralmente; en ello coinciden Antonio Marquez, Los alumbra-
dos (Madrid, Taurus, 2% ed. 1980), quien acaso magnifica
excesivamente su importancia tedrica y su significacién na-
cional, y Melquiades Andrés, el cual las rebaja e interpreta
como mera desviacion o degradacion dexada de la doctrina
mistica que se cstaba haciendo tradicional. Esta actitud es
compartida por la mayor parte de los tratadistas antiguos y
actuales. La naturaleza no mistica del alumbradismo es hoy
defendida por José C. Nieto, Juan de Valdés y los erigenes de
la Reforma en Espafia e Italia (México, 1979, pp. 102-166) v
en varios articulos posteriores, y por A. Selke, «El iluminismo
de los conversos y la Inquisicién...» (en La Ing. espaii., ed. de
P. Villanueva, p. 628), acogiéndose a previas publicaciones su-
yas. La renovada defensa de esta tesis por Nieto en el reciente
«Simposio Internacional sobre Inquisicién v mentalidad in-
quisitorial», celebrado en Nueva York en abril de 1983, podra
vigorizarla y facilitar su difusién. Con la advertencia de que
no deberia llarnar alumbrados también a los recogidos, ni, en
buena parte como Selke, hacer de los dexados algo asi como
unos preluteranos hispanos, por mis que participen indepen-
dientemente de una lectura analoga de parecidos o de los mis-
mos textos biblicos.

Hay en Lea, acaso por prejuicio de formacién, una como
cierta incapacidad de entender, y aun de aceptar, que meras
personillas humanas aspiren, por gracia divina, a experimen-
tar esencial e inmediata unién del centro de su alma con la
divina esencia. Inconscientemente ¢l misticismo, imperfecta-
mente incomprendido de rafz, se le transforma en vision-
cillas de beatas, en mas o menos sensibleras ilusiones de devo-
cién blandengue, en proclamaciéon de impecabilidad que echa
asi un util velo sobre mostraciones de un amor carnal, expre-
sidn del divine, v de una sacrzlizacién del sexo que vendrian,
ad hominem, a demostrar la imposibilidad de toda mistica.
Convenia alertar al lector para que no caiga en lecturas dema-
siado literales.

Siguiendo la vena de Lea, he aqui algunas notas biblio-
gralicas.

XIVI


http:VC')d.�s

. MISTICISMO

M. Andrés, «Tradicion conversa y alumbramiento (1400-
1487)», Studia Hicronymiana 1 (Madrid, 1973) 380-398. Idem,
Los recogidos. Nueva vision de la mistica espatiola (1500-1700)
(Madrid, FUE, 1976). Idem, «Los alumbrados como reforma
intermedia», Salmanticensis 24 (1977) 307-324. Idem, El mis-
terio de los alumbrados de Toledo, desvelado por sus contem-
pordstens (Burgos, 1976).

De si era alumbrada o no la beata de Piedrahita discutieron,
no sin cierta acritud, dos historiadores que fueron profesores
mijos en la Pontificia de Salamanca: no, segun V. Beltran dc
Heredia, La Ciencia Tomista 63 (1942) 249-311; si, segin
B. Llorca, Manresa 1 (1942) 46-62, 176-178 y 3 (1944) 275-285.

Sobre la primera iniciadora conocida del alumbradismo
es aun aprovechable J. E. Longhurst, «La beata Isabel de la
Cruz ante la Inquisicion», Cuad. de Hist. de Esparia, Bs. Aires,
25-26 (1957) 279-303, pues se limita a transcribir las respuestas
o «Confesiones» de Isabel a los inquisidores tal como, entre-
sacadas de su propio proceso, que se ha perdido, se insertan
en el de Alcaraz. Para interpretarlas, J. Nieto, «The Heretical
Alumbrados Dexados: Isabel de la Cruz and Pedro de Alcaraz»,
Honimage a Marcel Bataillon, en Revue de Litt. Comparée,
2-3-4 (1978) 293-313. Lea estd cn evidente error sobre la identi-
dad de Olmillos; cfr. J. Nieto, «The Franciscan Alumbrados
and the Propjhetic-Apocalyptic Tradition», The Sixteenth Cen-
tury Journal 8 (1977) 3-16 y apéndice 1V a su Juan de Valdés.
Juan de Oria, con quien lo identifica, fue el primcr catedratico
salmantino de nominalismo, con problemas inquisitoriales con
el tribunal de Zaragoza en 1520, segiin B. de Heredia, Cartula-
rio de la Univ. de Salamanca, 1970, vol. 11, p. 16, y ILa Ciencia
Toin, 89 (1962) 3039, Pero véoase doce. V en Apéndice.

El proceso de Alcaraz se halla en el AHN, Ing. de Toledo,
Leg. 106, n. 5, y no ha sido editado criticamente todavia. En
cambio, es ejemplar el libro de Angela Selke, E! Santo Oficio
de la Inquisicion: Proceso de Fray Francisco Ortiz, 1529-1532
(Madrid, 1968), habiendo que lamentar que todavia no pueda
leerse en castellano el casi inencontrable de E. Bohmer, Fran-
cisca Herndndez und Fray Francisco Ortiz (Leipzig, 1865) que
Lea tuvo oportunidad de manejar. Es también de la Selke el
estudio «E] Bachiller Antonio de Medrano, iluminado epictireco
del siglo xvi», Bulletin Hispanique 58 (1956) 395-420.

Viene quiza a cuento hacer un pequefo excursus termino-

XLVII



PROLOGO

I6gico. La razén de llamarle «epicureo» a un alumbrado puede
explicarse por la misma arista que constituye el armazén del
entramado de este capitulo de Lea: los alumbrados son para
¢é] unos «epicureos» que disimulan sus pasiones bajo cobertu-
ra seudomistica o al menos en ello cayeron riapidamente. Lo
de «iluminado», ¢por qué? ;Por facil desliz desde el illuminati
latino que en varios contextos se usa en inglés? ;Por énfasis
en la dimensién de iluminacién que hay que destacar del ori-
ginal castellano alumbramiento frente al matiz injurioso que
tuvo al principio, con sus derivados, o para distinguirlo del
de «parto»? Hoy esos términos tienen ya univocidad técnica,
por lo cual tampoco es tolerable seguir hablando de «alum-
brados», pero usar, para el abstracto, el de iluminisme.

Mais procesos de estos alumbrados pueden ser también estu-
diados ya documentalmente: el de Luis de Beteta, presentado
con el presuntuoso titulo Movimiento alumbrado y Renaci-
miento espariol, ed. por J. M. Carrete Parrondo, con prélogo
de J. L. Abellan (Madrid, Amistad Judeocristiana, 1980), y el
del unico alumbrado de aquéllos no converso, que se sepa,
v el Yinico quemado vivo, «Vida y muerte de Juan Loépez de
Celain», estudio publicado por A. Selke en el Bull. Hispanique
62 (1960) 136-162. Ocurria ello en Granada el 24 de julio de
1530, «por lutherano y alumbrado». Su compafiero Diego Lé-
pez de Husillos fue penitenciado (AHN, Ing., leg. 2604). De
ése, el segundo auto de fe granadino y de los restantes, véase
referencia o extractos en J. M. Garcia Fuentes, La Inquisicion
en Granada en el siglo XVI (Granada, 1981).

La familia Cazalla nos es ya, afortunadamente, muy bien
conocida documentalmente. Siguiendo a Révah, Bujanda ha
demostrado, al editar su Lumbre del alma (Madrid, FUE, 1974),
que el franciscano Juan de Cazalla, capellan mayor de Cisne-
ros, su intimo colaborador y obispo auxiliar de Avila a su
muerte, tuvo un proceso incoado contra €l que se cita en el
de Alcaraz, y que anda perdido; su libro depende estrecha-
mente de la Teologia Natural de Raimond Sabunde y de su
resumen, el Viola animae de Dorland, a través de otras versio-
nes castellanas. ¢ No habria que preguntarse si no era ése uno
de los libros que por los procesos de alumbrados consta que
leian, sin que mencionen cuales? Impreso en Valladolid por
Nicolas Tierry en 1528, todo parece indicar que es él el prohi-
bido con esas mismas palabras, anénimamente, por el Indice

XLVIII



EL MISTICISMO

de Valdés. Tampoco su proceso personal, que lo tuvo, se con-
serva, pero es mencionado en el de Juan de Vergara, al folio 329.
Para el tan emocionante de su hermana Maria tenemos la
ejemplar edicién cuidada por Milagros Ortega Costa, El pro-
ceso de la Inquisicién contra Maria de Cazalla (Madrid, FUE,
1977), que obliga a dejar de lado por varios motivos, y no
sélo por su mera existencia, las defectuosisimas e incompletas
paginas que en sus Procedimientos le dedica Melgares Marin,
citado por Lea. De ella misma hay que tener en cuenta para
mejor entendimiento del decreto inquisitorial de Toledo, 1525,
contra los alumbrados, ademas del articulo antes citado sobre
el Libro de alumbrados, el inteligente estudio «Las proposi-
ciones del edicto de alumbrados: autores y calificadores», en
Cuadernos de Investigacién Historica, 1977, 23-26, que pu-
blica FUE.

En cuanto a puntos tocados por Lea a continuacién, ya
antes quedé consignado algo de la bibliografia posterior a él
sobre desconfianzas inquisitoriales varias en torno a Loyola,
a Avila, a Carranza, a Borja, a Teresa, a Granada. Ademds, que
tratados misticos como los de fray Juan de los Angeles, por
dar sélo un ejemplo, no fueran tocados por ellas, ha llamado
siempre la atencién. Lea no menciona siquiera la prohibicién
por la serie de Indices, Valdés-Quiroga-Sandoval y siguientes,
del Directorium o Espejo de perfeccion de Enrique Herp, del
cual el segundo sélo autoriza la edicién latina a condicién de
expurgarla. Ni Osuna, ni fray Juan, ni Juan de la Cruz lo nom-
bran, aunque lo utilizan en abundancia, y esta cautela sirvié,
quizd, para ahorrarles el veto inquisitorial. Pero no es cierto
que el Tercer abecedario de Osuna, el mas famoso, fuera ob-
jeto de expurgo, como indica Lea, sino el Segundo; y nunca
fue prohibido, contra lo escrito por J. Martin Kelly en su opor-
tuna ed. del Directorio de contemplativos, de Herp (Madrid,
FUE, 1974), p. 102.

Anotar la enemistad de Melchor Cano y, a su zaga, de Alon-
so de la Fuente contra toda clase de espirituales que pare-
cieran alumbrados, es decir, que practicaran y ensefiaran una
oracién de recogimiento y entrega interiores con cierta dis-
plicencia por la ceremonia y la oracién vocal, nos llevaria de-
masiado lejos. Habria que aludir a toda la escuela de Avila,
a la de Gandia, a corrientes no oficializadas dentro de érdenes
como la de los dominicos mismos, con un Valtands, por ejem-

XLIX



PROLOGO

plo, como figura indicativa. Resulta mas importante acentuar
que en esos afios, entre 1560 y 1580 aproximadamente, se esta
jugando una emocionante contienda espiritual y teolégica para
dilucidar algo que parece imposible, lo que Lea mismo llama
con tino «la imposibilidad de distinguir entre herejia y santi-
dad» en todo ese gran batiburrillo de las varias corrientes
espirituales del xv1 espafiol. El esfuerzo inquisitorial fue extra-
ordinario: diferencié entre estrictamente dichos alumbrados,
condenables no s6lo por heterodoxias dogmaticas mas o me-
nos claras, sino también por aberraciones de presunta sacra-
lizacién del sexo, y misticos rayanos en santidad. Y no com-
pete a este momento juzgar si con la barrera impuesta a aqué-
llos y el visto bueno otorgado a éstos actuaba la Inquisicién
como un factor medievalizador de la suprema conciencia cris-
tiana, segin cree José C. Nieto, o la salvaba hacia nuevas
trascendencias.

De todos modos, aunque llamamos alumbrados tanto a los
de Castilla la Nueva del segundo y tercer decenio del xv1, cen-
trados entre Guadalajara y Toledo y aledaiios, como a las
oleadas subsiguientes de su ultimo cuarto y a las andaluzas
del principios del xvi1, no hay estricta analogia entre aquéllos
y éstos de Llerena, Jaén, Cérdoba y Sevilla: simplemente per-
tenecen a distinta categoria. Medran en ella esas beatas reve-
landeras que Lea se complace en mencionar, esos confesores
rijosos que se arropan en truculentas aberraciones sexosacra-
les. En la mejor parte de estos casos el equivoco moral reposa
llana y comiinmente sobre una religiosidad ostentosa, seudo-
pietista, ignorante, rechazada como inauténtica por los mejo-
res maestros del espiritu. En la peor, sobre falisificaciones,
pragmatismos y obscenidades, en las que hoy mismo siguen
inspirdndose escritores de la talla de Jesis Fernandez Santos
para su excelente novela Extramuros, de 1978. Afortunadamen-
te disponemos ya de unos volumenes monumentales perfecta-
mente documentados sobre todas esas oleadas extremefias y
andaluzas de mal llamados «alumbrados», pero es éste un tér-
mino imprescindible por tradicién y por carencia de mejor.
El laboriosisimo investigador P. Alvaro Huerga tiene en vias
de publicacién la Historia de los «alumbrados» (1570-1630),
que en cuatro tomos le publica nuestra FUE; de ellos han
salido dos de 800 péginas cada uno: 1. Los «alumbrados» de
Extremadura (1570-1582); 11. Los «alumbrados» de la alta An-

L



EL MISTICISMO

dalucia (1575-1590). De hoy en adelante hay que referirse siem-
pre a ellos ineludiblemente.

No deberia incomodarnos demasiado que Lea, al parecer,
confunda en parte a ambos hermanos Valdés, Alfonso y Juan,
pues hasta el descubrimiento de la censura inquisitorial de los
dos Didlogos de aquél, publicada hace ahora poco mas de cin-
cuenta afios por Montesinos, se atribuian a éste. Los estudios
sobre ambos han crecido en nimero y calidad progresivamen-
te, y no siempre sélo acompaiiando la edicion de alguna de sus
obras. Los del P. Domingo de Santa Teresa, José C. Nieto,
J. M. B. van der Brink, Domingo Ricart, etc., hasta la ed. de
M. Jiménez Monteserin (Madrid, 1979), quien en apéndice publi-
ca documentacién que demuestra su origen converso, son algu-
nos a sefialar. Decir que Alfonso fuera «inclinado al misticismo»
(Lea, p. 382) puede proceder de aquella confusién, y quede al
margen aludir siquiera a la discusién sobre si Juan lo era:
sus interpretaciones son diversas y muy polémicas.

Sobre la llamada «beata de Carrién» ha escrito un impor-
tante trabajo el P. Patrocinio Garcia Barriuoso, que saldra
aluz en el vol. I de la Historia de la Inquisicién, que conjunta-
mente tienen en prensa la BAC y la FUE.

La Madre Agreda esta siendo estos ultimos afios objeto de
renovada atencién, tanto por sus escritos como por su santi-
dad. Complace el de Luis Garcia Royo, La aristocracia espa-
fiola y Sor M.c Jesus de Agreda (Madrid, Espasa-Calpe, 1951),
y especialmente el precioso capitulo debido a la galana pluma
de J. Pérez Villanueva, «Sor Maria de Agreda y Felipe II: un
epistolario en su tiempo», de la Historia de la Iglesia en Es-
pafia, de la BAC, vol. 15, 359-417.

Pareceria que las paginas de Lea sobre el «misticismo» en
Italia estuvieran fuera de lugar en este libro; resultan ttiles,
sin embargo, no sélo para demostrar que Espafia no es el
unico «pais de milagrerias» (p. 458), sino, sobre todo, para en-
troncar las degradaciones del alumbradismo extremefio-anda-
luz a lo largo del xvi1 con las del molinosismo. Los estudios
mds recientes muestran, ante todo, que Molinos pertenece a
una tradicién espiritual que en aspectos esenciales coincide
con la de San Juan de la Cruz; por ello, al menos desde el
punto de vista de la ortodoxia actual, nada hay en los escritos
ptblicos del gran mistico aragonés que pueda censurarse, y el
hecho de que su Guia aparecié con todos los refrendos oficia-

L1



PROLOGO

les asi pareceria demostrarlo también. Otra cosa son sus es-
critos privados, especialmente sus cartas de direccion espi-
ritual a ciertas damas, sobre lo cual, sin embargo, tanto se ha
fantaseado. Por fin, hay que distinguir estrictamente entre
Molinos y el molinosismo: éste participa de los mismos equi-
vocos tedricos y del mismo tipo de exacerbadas aberraciones
sexuales que el mas degenerado de los alumbradismos extre-
meifio-andaluces. (Cfr. A. Alcal4, GEA, vols. VIII-IX, 2270-2282).

Pero se antoja excusado hablar de todo esto, pudiendo
recurrir a la magistral introduccién de J. I. Tellechea que
acompaiia su edicién critica de la Guia espiritual (Madrid,
FUE, 1976), que supera la poco anterior de J. A. Valente (Bar-
celona, Barral, 1974), especialmente por haber utilizado su
propio descubrimiento de los manuscritos originales de Moli-
nos, si bien el segundo publica también, por vez primera, sen-
dos fragmentos de otra obra inédita suya, la Defensa de la con-
templacion, en la que ya se atreve a citar expresamente a San
Juan de la Cruz. La Defensa acaba de ser publicada en ed. de
Francisco Trinidad (Madrid, Editora Nacional, 1981). De Te-
llechea es también «Molinos y el quietismo espafiol» (Hist. de
la Igl. en Esp., IV, 475-521). Sobre la analogia antes mencio-
nada se han hecho imprescindibles algunos estudios cuyo
arranque fueron Roman de la Inmaculada, «¢Es quietista la
contemplacién ensefiada por S. J. de la Cruz?», Rev. de Espi-
ritualidad 8 (1949) 127-155, y Eulogio (Pacho) de la V. del
Carmen, «El quietismo frente al magisterio sanjuanista»,
Ephemerides Carmeliticae 13 (1962) 353-426.

Que la Inquisicién fuera dura al atajar las degeneraciones
del alumbradismo y del molinosismo, y que de ese rigor resul-
tara un conjunto de claras directrices dogmaticas y morales,
por una parte, y por otra, la fundamentaciéon de la serena pie-
dad que, sobre todo en la austera Castilla, distinguié las ma-
nifestaciones populares del catolicismo espafiol, no podra po-
nerse en duda; mas tampoco, que en buena cuantia la Inquisi-
cién fracasara en sus intentos. Toda esta historia termina con
la de la famosa Sor Patrocinio, cuya beatificacién parece es-
tar promoviéndose ahora de nuevo. Galdés y Valle-Inclan se
cebaron en la satira de aquella «Corte de los milagros». Ape-
nas pasa afio sin que se publiquen «apariciones» de la Virgen,
ni dia sin que se hable de esta o aquella imagen milagrera.
En Sevilla, o mejor en cierta Troya de su Palmar, valga el di-

LII



LA SOLICITACION

cho, reina un papa ciego y analfabeto. Ni en Espafia ni en
ningun pais se pueden poner barreras a la credulidad. Desde
ella hasta las sublimes alturas de la mifstica sanjuanina caben
etapas para todas las andaduras espirituales.

6. LA SOLICITACION

Casi cada una de las pdginas de este capitulo de Lea expre-
sa una de estas dos actitudes caracteristicas suyas: o escéan-
dalo ante el hecho evidente de que la Inquisicién, tras haber
usurpado a los obispos esta jurisdiccién, la practicara con
criterios exclusivos de legalidad y nunca de moralidad, o sor-
presa ante el igualmente evidente de que los culpables fueran
tratados con lenidad excesiva. No es facil que, adicto a las
severidades de una estricta formacién protestante y sajona,
comprendiera exactamente ni e} alcance del sacramento de
la confesién, ni el humanismo un tanto cinico de ciertas dis-
posiciones catélicas, romanas o espaiiolas. Mas, aun asi, quiza
acabe el lector compartiendo al final, con distingos, aquellas
actitudes.

Siendo los inquisidores mayoritariamente juristas y la In-
quisicién un tribunal, es natural que pusiera énfasis en los
aspectos legales mas que en los morales. Desde el punto de
vista de la legalidad dogmatica, lo tinico que en cuanto tal le
interesaba de su usurpada jurisdiccién sobre los solicitantes
era si habia en ellos un delito contra la fe en la naturaleza
del sacramento; puede parecer un pretexto, y acaso lo fue,
pero entra dentro de la légica del aparato inquisitorial. El
escandalo consiguiente, suscitado por la comprobacién del
minimo respeto a la interioridad individual, del juego irreca-
tado con el secreto de la mujer, de la suavidad de trato al
confesor reincidente, son meras consecuencias de esa inicial
toma de posicién. Otro de los puntos que denotan en Lea pers-
picacia psicolégica es el que vincula secuelas alumbradistas,
especialmente de raigambre molinosista, a la practica de la
solicitacién y, a veces a la vez, del flagelo sidicosexual. Por lo
demas, el lector podra admirar, como siempre, los abundantes
y exactos conocimientos de legislacién candénica que Lea al-
macenaba y manejaba.

Una de las paradojas a que se arriba, consiste en la de

LIII



PROLOGO

comprobar que el nimero conocido de solicitantes aumenta
al mismo tiempo que disminuye la cualificacién de gravedad
del delito y, consecuentemente, la de las penas. Ocurre ello
ya en el siglo xviiL. Siempre ha sido riguroso el silencio obser-
vado por la Iglesia en estos temas delicados; mas nada pare-
cerfa justificar una de las conclusiones de Lea segun la cual,
cuando aquélla no puede corregir escandalos de sus ministros,
loc mejor que puede hacer —y hace— es callarlos, o bien los
calla porque no los puede corregir. Si lo primero es piedad, lo
segundo es cinismo. Aun con esta salvedad, jqué duda cabe
que gustaria poder disponer de estadisticas fehacientes sobre
solicitantes! Arrojarian bases sociolégicas para el conocimien-
to profundo de los entresijos morales de auténtica sinceridad
de los guias espirituales del pueblo de Dios. Los datos sumi-
nistrados por Lea en sus notas finales son, aunque incomple-
tos, sumamente elocuentes. Los casos nunca fueron muchos.
En los graficos generales —y provisionales— de Contreras, la
curva se mantiene constante por debajo de los 50 casos en
cualquier afio dado tanto en los tribunales de Castilla como
en los de Aragén, sobrepasandolos muy poco a finales del si-
glo xv1 en aquélla y un poco menos en éste.

7. LAS PROPOSICIONES

La nitida exposicién que del constante temor a hablar con
libertad, incluso en el seno de la familia, hace Lea en este capi-
tulo, a causa del entramado de abiertos y ocultos espionajes
que la Inquisicién tenia montado desde el hogar hasta la cate-
dra, desde el circulo de amigos hasta la delacién espontanea
del viandante casual hallado en el camino o el interlocutor o
simple oyente de una expresién airada o ligera, haran super-
fluas reflexiones nuestras de afadidura. Que esa aceptacién
de la denuncia, siempre escuchada por los tribunales, era
arma temible en manos de envidiosos, y que, en vltima con-
secuencia, el sentido critico abiertamente expresado hubiera
de ceder al chiste resentido, a la alusién criptica, al resenti-
miento colectivo, mientras la riquisima tradicién cultural es-
pafola perdia la oportunidad de ponerse al dia al alborear
la modernidad, le consta también a cualquier observador sin
prejuicios que lea estas paginas, ahonde en documentos corre-

LIV



LAS PROPOSICIONES

lativos o simplemente compare la situacién espafiola de en-
tonces con la de otros paises de hoy en los que de una u otra
forma se siga manteniendo el mismo o parecido sistema de
mentalidad inquisitorial. Vale la pena no olvidar que nuestros
intelectuales aprendieron la leccién de, por no citar mds que
el mas relevante, un proceso como el de fray Luis, segin
aquellas palabras del P. Mariana, que tantas veces vamos
repitiendo: «Quebré los dnimos de muchos tal suceso, consi-
derando en riesgo ajeno la tormenta que amenazaba a quienes
libremente afirmaran lo que pensaran.»

Un repaso a las curvas de incidencia de casos de proposi-
ciones puede resultar interesante. Contreras sefiala para los
tribunales de Castilla el punto culminante en la década 1555-
1565, superado incluso en la de 1585-1595, en coincidencia
casi perfecta con la que consta para los tribunales de Aragén.
Es por esas fechas cuando se inicia una bien comprobada
desaceleracién general de las operaciones del Santo Oficio.
Puede dar idea del freno que el terror a éste imponia a las
lenguas espafiolas el hecho de que las llamadas «proposiciones
contra el Santo Oficio» apenas alcancen la cuarta parte de las
genéricas mas comunes sobre el matrimonio y la fornicacién
voluntaria en Castilla y superen la tercera parte apenas en
Aragdn.

El miedo a hablar y a escribir se dan cita en la leccién
aprendida en el importantisimo caso de fray Luis, pues el
proceso suyo, al igual que el de sus colegas humanistas, aungue
-suscitado de antemano por las rivalidades entre la escoldstica
no representada solamente por los dominicos y dispares cri-
terios de hermenéutica biblica puestos de relieve en las dispu-
tas sobre la Biblia de Vatable, tuvieron origen inmediato en
los chismes y habladurias de catedra recogidos por algunos
listillos y llevados a cierta celda del convento de San Esteban
de la que pasaron ampliados a la Inquisicién. A distancia de
cuatro siglos no podemos menos de sonreir ante lo que Lea
irénicamente llama «las quisquillosas sutilezas» de aquella
teologia, pero también ante sus incertidumbres, esencialmente
incrustadas en aquella su pretendida seguridad.

Respecto al proceso de fray Luis en cuanto a documenta-
cién, estamos practicamente donde Lea. No ha sido publicado
desde el volumen y medio de la Coleccion de Documentos
Inéditos para la Historia de Espatia, CODOIN, que lo trae de

LV



PROLOGO

forma incompleta y no critica. Se hace imperativo volver a
publicarlo hoy en edicién critica completa, ya que ésa resulta
dificilmente accesible, especialmente al gran publico. Por el
contrario, como se dijo en el prologo al vol. I, disponemos
de la edicién de los de sus colegas humanistas, gracias a la
constancia de investigador tan benemérito como el P. Miguel
de la Pinta: Proceso inquisitorial contra el maestro Gaspar
de Grajal (Madrid, 1935); Procesos inquisitoriales contra Fran-
citsco Sdnchez de las Brozas (Madrid, 1941); Causa criminal
contra el biblista Alonso Gudiel, catedrdtico de la Universidad
de Osuna (Madrid, 1942); Proceso criminal contra el hebraista
salmantino Martin Martinez de Cantalapiedra (Madrid, 1946).
Varios estudios complementarios habria que mencionar, si
se intentara ofrecer una bibliografia completa, y no deberia
faltar entre ellos los de polémica entre Beltran de Heredia y
de la Pinta sobre las responsabilidades concretas de Bartolomé
de Medina en todo aquel conflicto; cfr. del dltimo, Estudios
y polémicas sobre fray Luis de Leon (Madrid, 1956). Pero tam-
bién en el caso de los cuatro procesos citados valdria la pena
una nueva edicién mas critica que pusiera al dia los juicios
y criterios con que se hizo la primera. De todos ellos se trata
con cierta extensién en nuestro antes citado Control inquisi-
torial de intelectuales.

Contamos también con otra edicién reciente, critica y fia-
ble: gracias a que Lea lo «descubrié» en Halle, por medio de
los amanuenses que se lo copiaron, quiza sin saber qué ha-
cian, Gregorio de Andrés ha publicado el Proceso inquisitorial
del padre Sigiienza (Madrid, FUE, 1975), asi como una nota
sobre su genealogia en La Ing. espait., ed. P. Villanueva. Los
roces de Arias Montano, su mentor intelectual en El Escorial,
con el Santo Oficio nos constan también por la citada obra
de Ben Rekers, y determinados aspectos de su mentalidad no
bien comprendidos en ciertos circulos espaiioles fueron algo
mas acentuados en el prélogo de A. Alcald a su propia traduc-
cién de esa importante obra y en «Tres notas sobre Arias Mon-
tano: marranismo, familismo, nicodemismo», Cuad. Hispano-
americanos 99 (1975) 347-378. Asignar al gran escriturista es-
pafiol al familismo equivale a mencionarlo entre los secreta-
mente adictos, pues publicamente habia que ser beligerante,
a un movimiento espiritual e intelectual analogo a lo que hoy
se llamaria irenismo, si bien el familismo, perfectamente co-

LVI



HECHICERIA Y BRUJERIA

nocido ya en varios pafses anglosajones y admitido como co-
rriente historiografica, adquirié matices individuales muy
dispares.

Respecto al pulpito, esta por estudiar el influjo que la
oratoria sagrada, campo casi virgen en la historia de la lite-
ratura espafiola, tuvo en el origen y desarrollo del barroquis-
mo verbal, anterior al del expresado en las bellas artes. Esta
dimensién positiva de la influencia de la censura inquisitorial
y del temor que inspiraba, determinante de una busqueda em-
pefiosa de la alegoria y la metifora en consonancia con el
estilo oficialmente admisible, contribuird a equilibrar las im-
presiones exclusivamente negativas que la reiterada insisten-
cia en las censuras inquisitoriales suele suscitar.

8 y 9. HECHICERIA Y BRUJERIA

En un escrito anterior a esta Historia, reimpreso hace unos
afios, afirmaba Lea que «Alemania fue la ciudadela de la creen-
cia en las brujas» y que «al parecer fue Austria el primer pais
catélico germano en controlar las atrocidades de su persecu-
cién» («The Witch Persecution in Transalpine Europe», Minor
historical writings and other essays, ed. por A. C. Howland,
1942, pp. 23 y 29). Reiterando la primera afirmacién insiste
ahora en que, asi como la hechiceria es un fenémeno prefe-
rentemente mediterranec en Europa y podria decirse, en ge-
neral, que méas propio de paises cdlidos, la brujeria es de ori-
gen nordico. Nuestra literatura medieval, por ejemplo, tiene
en el cuento de Patronio sobre don Illdn buena muestra, aun-
que sarcastica, de la creencia popular en la magia, pero carece
de brujas (Celestina no lo es), mientras que arriba empieza
pronto a dar sonados golpes el Malleus y a encender hogueras.
Varias demonologias, como la de Bodin, de 1580, fueron es-
critas (la suya contra el De prestigiis daemoniorum del mé-
dico Johan Feyer, Basilea, 1563) para rechazar las explicacio-
nes «racionales» y achacarlas a ignorancia o a maldad; asi la
Daemonologia del mismisimo Rey Jacobo I, 1597, quien ade-
mas mandé quemar la segunda edicién del Discovery of Witch-
craft, 1548, de Reginald Scot, el primer defensor de las brujas
que negd la evidencia de su dependencia de los poderes del
diablo. Por eso mismo resaltan estas otras palabras de Lea

LVII



PROLOGO

(p. 21): «Se necesitaban combatientes mas duros, y éstos no
podian ser catélicos, pues la Iglesia se habia comprometido
desde tan antiguo y tantas veces con la creencia en la realidad
de las relaciones de ese tipo entre seres humanos y demonios
que negarlas equivalia a herejia virtual... Era, pues, inevitable
que la tarea radical de desmontar toda la estructura amonto-
nada por una supersticién de siglos pudiera venir sélo de los
protestantes».

Si es que adn hay que admitir estas ideas, quizd haya que
matizarlas ahora; no sélo por lo que en estos dos capitulos
escribe, sino por la enorme atencién que a ambos fendémenos,
los de magia y hechiceria y los de brujeria, han ido dedicando
famosos investigadores de antropologia en muy diversos pue-
blos. Pero quiza tenga razén en esa afirmacién tajante sobre
que tenian que ser los protestantes quienes desmontaran pui-
blicamente la supercheria brujeril, especialmente durante la
Tlustracién. Lea va a sefialar como uno de los mas importantes
logros culturales de la cultura espafiola el del inquisidor Sa-
lazar y Frias, quien por primera vez afirmé que las confesiones
de las brujas se debian o a las ganas de escapar de la tortura
o a las de no ser quemadas vivas, y sus visiones a factores
alucinégenos. La Inquisicién espaiiola pudo aportar asi a toda
Europa, y de rechazo a Ameérica, un elemento de moderniza-
cion de valor humano inapreciable, pero no lo hizo: se guardé
el secreto, quizd por el motivo indicado por Lea. Constituye
una inmensa gloria para la Inquisicién el que en virtud de ese
descubrimiento ninguna bruja fuera en Espafa y sus dominios
quemada desde los autos logrofieses de 1610, cuando tantos
millares de pobres ilusas iban a arder aun en Europa y en
Estados Unidos. Constituye, también, por eso mismo, una de
las maximas sombras histéricas del Santo Oficio.

Siendo, pues, la hechiceria constante cultural surefia, no
extrafiard que la mayor parte de casos inquisitoriales por estas
artes ocultas pertenezcan a los tribunales de distritos con
abundancia de fondo étnico mudéjar. De hecho, obras como
las de Cirac Estopifidan y Garcia Arenal para los moriscos de
Cuenca, Garcia Carcel para los de Valencia, Garcia Fuentes
para los de Granada, y las antes citadas para los otros con
abundancia de casos moriscos deberan siempre consultarse
para hallar procesos por hechiceria. Igualmente, para enten-
der la importancia que obtuvieron los realizados por practica

LVIII



HECHICERIA Y BRUJERIA

de la astrologia, se tendrd en cuenta la boga de la lectura de
los astros en los mas lucidos momentos del pleno Renacimien-
to. Precisamente la Inquisicién prohibié muchos libros sobre
estas materias por estimar que algunos mantenian implicita
la herética creencia en que o por artes mégicas o por lecturas
astrales se determinaba o se descubria predeterminada, res-
pectivamente, la conducta libre humana: la llamada astrologia
judiciaria fue defendida por muchos, entre ellos Servet, como
un modo de interpretar este respeto a la libertad pero conju-
gandolo con la conviccion de que «todo estd escrito», siquiera
implicitamente, por lo que su desciframiento puede ayudar a
comprender los caminos de la libertad. Hay, pues, cierto ma-
tiz potencialmente herético (que no siempre ve Lea, al pare-
cer, con claridad) en todo ese cimulo de supersticiones de
vario matiz con que tanto ayer como en el mismisimo hoy
multitudes de gentes crédulas mantienen convicciones incom-
probables pero a veces ttiles para el manejo de su vida, o para
sus triunfos de amor. Ese famoso «Coxo» (p. 591) del Madrid
de 1787, inmortalizado por Goya, quien lo vio, es buen ejemplo.

La bruja es una importacién extranjera en Espafia relati-
vamente reciente. Siendo el primero comprobado un proceso
zaragozano, estamos pendientes de que Angel Gari publique
su obra sobre las brujas en el Alto Aragén y la Inquisicién
aragonesa. La cronologia de su aparicién podria demostrar
el origen ndrdico de la epidemia brujeril, exacerbada por su
persecucién a manos de los eclesidsticos: brujas pirenaicas,
catalanas y aragonesas, vasconavarras, gallegas. Sobre éstas
tenemos ya la obra de Bernardo Barreiro, Brujas y astrélogos
de la Inquisicion de Galicia (Madrid, Akal, 1973). Lea dedica
encendidos elogios a la moderacién espafola en el trato con
todos ellos, a diferencia de la crueldad de todos los demas
paises cristianos. Y con razén: de 300 casos de brujeria en
Galicia entre 1565 y 1816 no hubo ni una sola muerte.

Entre otras muchas, le cabe a Lea la gloria de haber sido
el primero en estudiar a fondo el ya célebre proceso del tribu-
nal riojano contra las brujas vascas y haber hecho sabio uso
de él. De las breves paginas del relato conservado en la BNM,
y, por supuesto, de su volteriana edicién por Moratin, el cono-
cimiento de cuyo manuscrito tanto le sirvié a Goya para la
serie brujeril de sus Caprichos, se valié el siempre pionero
Caro Baroja para escribir sendas secuencias de sus conocidos

LIX



PROLOGO

libros Las brujas y su mundo (Madrid, 1961), Vidas mdgicas
¢ Inquisicién, 2 vols. (Madrid, 1967), Inquisicidn, brujeria y
criptojudaismo (Madrid, 1970), y otros. Don Julio defendié
y enaltecié la excelsa figura de Salazar y Frias, que incluso
en circulos de entendidos era —y en muchos sigue siendo—
desconocida. Pero el proceso mismo se habia traspapelado
en el océano del AHN hasta que un paciente investigador da-
nés, director del Instituto Danés del Folklore, el doctor Gus-
tav Henningsen, tuvo la fortuna de identificarlo. El resultado
de varios afios de su love affair con el tema ha sido un grueso
volumen de factura ejemplar y contenido sensacional titulado
The Witches’ Advocate: Basque Witchcraft and the Spanish
Inquisition (1609-1614), publicado dentro de la coleccion de
estudios vascos que edita la Universidad de Reno en Nevada,
Estados Unidos, 1980. Acaba de salir su version castellana.

Esta obra de Henningsen no sélo constituye un excelso
monumento de erudicién en si misma. Significa también un
tributo de admiracién a la labor personal del inquisidor Sala-
zar, a la vez que viene a refrendar con pausada documentacién
la conclusién a que habia llegado Lea casi cien afios antes:
Espaiia y Roma, es decir, los dos unicos paises, catdlicos pre-
cisamente, en los que la Inquisicién estaba oficialmente insti-
tuida, fueron los tnicos que, al interpretar la brujeria como
alucinacién, fueron mas indulgentes con las brujas que nin-
gun otro pafs, especialmente los protestantes, por considerar-
las meras enfermas, mas dignas de lastima que de castigo.
Pero, como antes se adelantd, la vigencia del secreto inquisi-
torial o acaso los prejuicios acarreados por una pesada tra-
dicién teoldgica impidieron a la Inquisicién espaifiola divulgar
sus hallazgos, tan modernos. Quizd en ese caso una mejor
opinién publica hubiera equilibrado tanto peso muerto, y con
razén, de la merecida leyenda negra.

10. LA ACTIVIDAD POLITICA

Me atrevo a insinuar que, a pesar de que el conato de polé-
mica en que Lea se enzarza al principio de este capitulo su-
giere una postura en la que por fin va coincidiendo la erudi-
cién actual, quedan marginadas de él ciertas consideraciones

LX



LA ACTIVIDAD POLITICA

que, por matizarlo sustancialmente, modificarfan su plantea-
miento sustancialmente o llevarian éstas a otro plano.

Nadie parece proponer hoy ya que la Inquisicién fuera
mero instrumento politico, ni siquiera que tuviera caracter
politico como tal en cuanto Consejo. Era un tribunal eclesias-
tico. Pero se la conceptda ministerio eclesidstico al servicio
“de la «pureza religiosa» catélica; cumplié esta finalidad, fun-
damentalmente, aunque a costa de la libertad y de tantos otros
"males privados y publicos de que ain se resiente la historia
de Espaila.

Ahora bien, esa «unidad religiosa» se entendia entonces
como méxima garantia de paz interior de un pais, de su unidad
politica. Por este motivo, que podria ser explicado en multitud
de hechos y de tomas de posicién reales, investigadores de la
talla de Netanyahu, por ejemplo, deducen que la institucion
inquisitorial y su largo mantenimiento tuvieron primordial-
mente una finalidad politica, no precisamente un caréacter po-
litico; de ellos trata su capital estudio que encabezara la obra
en colaboracién, antes anunciada, Inquisitorial y mentalidad
inquisitorial. Es decir, el matiz religioso y el caracter eclesias-
tico de la Inquisicién fueron un mero pretexto para conseguir
determinados fines politicos e incluso, secundariamente, eco-
némicos, sélo en ultimo término contaminados por prejuicios
raciales. Que en casos limite la Monarquia o la Inquisicién
misma hubieran de quitarse la mdascara y mostrar su autén-
tico rostro, como los de Carranza, Antonic Pérez, Villanueva,
Olavide, que Lea menciona, s6lo viene a corroborar esa im-
presién general. Y para descalificarla poco sirven los pocos
- hechos aducidos por Lea, explicables de otro modo: la no
utilizacién de la Inquisicién para el dominio de la Corona
sobre la nobleza, ni para el de los comuneros. Con la necesaria
modestia, pues, insinio que no veo falacia en la idea de que
el absolutismo espafiol se afirmara en y con la Inquisicién,
pues que su institucién misma era ya resultado de ese mismo
talante absolutista. Determinadas palabras evangélicas podrian
recordarse para comprobar la facilidad con que los mas caté-
licos principes antiguos y algunos modernos jefes de Estado
confunden el servir a la Iglesia con el servirse de ella.

Claro que todo estudioso de tan intrincados temas tiene
que tener en cuenta el triple foco de poder que compite por
afirmarse sobre los restantes cuando sus propios intereses no

LXI



PROLOGO

coinciden con ellos: Trono, Roma, Inquisicién; y ain podria
anadirse un cuarto: Episcopado. El predominio de uno u otro
de ellos puede servir para caracterizar una u otra época de la
zarandeada y tan heterogénea historia de la institucién inqui-
sitorial. Esta matizacién tamiza necesariamente el modo o
modos de manifestarse sea secreta, sea publicamente, y posi-
bilita comprender los no escasos momentos de friccion entre
aquéllos.

El caso de Antonio Pérez es uno de los mas relevantes de
toda la Inquisicién, y no en vano le dedica Lea atencién deta-
llada. Adn hay que recurrir al magistral estudio-ensayo de
Marafién, pero en cuanto a la documentacién inquisitorial
sobre €l habra que prestar atencién a la utilizacién que de la
que se encuentra en Londres, identificada por E. Llamas (vo-
lumen I, p. 74) y al parecer desconocida por Maraiién, esta
haciendo Pérez Villanueva para su estudio en su ed. de la
Historia de la Inquisicion que publica la BAC.

Quiza vendria a cuento aludir siquiera aqui a la actitud
de la censura inquisitorial acerca de una corriente espafiola
de pensamiento politico como la del llamado tacitismo de
tines del xvi y principios del xvii, estudiada por Tierno Gal-
van, por Murillo Ferrol, por Maravall, por J. L. Abellan en el
vol. ILI de su Historia critica del pensamiento espafiol: Del
Barroco a la Ilustracion (Madrid, Espasa-Calpe, 1981, pp. 98-
111), aspecto de su intento de control al que sus estudiosos
no han prestado suficiente atencién. Los malsabores del P. Ma-
riana, en cambio, a causa del Tratado y Discurso sobre la Mo-
neda de Vellén son bien conocidos. Es uno de sus Tractatus
septem, cuya primera edicién aparece en Colonia en 1601. De
uno de ellos, En defensa de la edicion de la Vulgata, mandé
quitar el Indice de Sandoval el célebre parrafo sobre la nece-
sidad de silencio por miedo a la Inquisicién y otros nueve
mas; también le fueron expurgadas breves frases de otros
dos: De la venida de Santiago y De la muerte y la inmortali-
dad, de muy bello contenido, escritos todos en latin. El De
mutatione monetae es una critica a la depreciacién subita del
circulante causada por las ingentes cantidades emitidas. Ler-
ma se le queja al Rey, y éste a Pablo V, quien tolera un pro-
ceso al jesuita, en realidad un proceso real, no inquisitorial,
con el obispo de Canarias Francisco de Sosa como juez. La
intervencién del tribunal de Toledo (AHN, Ing., libro 1232,

LXII



LA ACTIVIDAD POLITICA

fols. 10, 17, 20) no prosperd, y Mariana, quien actuaba en pro-
pia defensa desde el madrilefio convento de San Francisco
donde estaba recluido, quedé libre bajo promesa de no reim-
primir aquel Discurso en la segunda edicion, la de Colonia y
Madrid de 1609 (corrijase a Lea en el parvo detalle), divul-
gado, sin embargo, en copias manuscritas traducidas.

Sélo de pasada menciona Lea el caso de Macanaz, uno de
los momentos clave de la injerencia de la Inquisicién en asun-
tos politicos. Su proceso ha sido maravillosamente estudiado
por Carmen Martin Gaite, El proceso de Macanaz: historia de
un empapelamiento (Madrid, Moneda y Crédito, 1970; 2.* ed,,
Macanaz, otro paciente de la Inquisicion, Taurus, 1975). Menos
hace a nuestro contexto recordar que todo ese lio se formara
como resultado de intrigas palaciegas tejidas por Orry, la
Princesa de los Ursinos y el Cardenal del Giudice. Importa
mas saber que entre las muchas reformas propuestas por el
recién nombrado Fiscal del Consejo de Castilla, estaba la del
propio Consejo Real, el recorte de los privilegios eclesiasticos,
la devolucién al episcopado de varias responsabilidades de
jurisdiccién usurpadas por la Inquisicién, la sujecién de ésta
2 la jurisdiccién real. Mas aun: este informe de Macanaz, fe-
chado el 3 de noviembre de 1714, copia integramente en pro-
pio apoyo una anterior consulta realizada el 21 de mayo
de 1696, durante los estertores del reinado de Carlos II, de
enorme interés histérico, por ser ambos los primeros docu-
mentos que plantean en serio una profunda reforma de la In-
quisicién y vuelven a enumerar sus abusos y el consiguiente
descontento del Reino. Esta Consulta sobre jurisdiccion de la
Inquisicién, documento que parecia perdido y que fue bus-
cado en vano por Martin Gaite, se halla en el Archivo Cam-
pomanes custodiado ahora por la Fundacién Universitaria
Espafiola, segun advierte Antonio Alvarez de Morales, Ingui-
sicion e llustracion (1700-1834) (Madrid, FUE, 1982, p. 81),
libro, y es de lamentar, apenas legible por sus incontables
errores de impresiéon. Tampoco en este caso prosperé el pro-
ceso inquisitorial contra Macanaz, por permitirle el Rey emi-
grar oportunamente a Francia. Demuestra, sin embargo, el
oportunismo de Trono, Roma, Inquisicién y Episcopado para
unir sus fuerzas u oponerlas a tenor del momento politico y
de la lucha por preservar sus intereses.

LXIII



PROLOGO

11. EL JANSENISMO

Todos los tratadistas de nuestro siglo XviII ponen de re-
lieve el equivoco verbal implicito en el término jansenismo.
De escuela teoldgica y piadosa convertida en doctrina hetero-
doxa a pesar suyo, pasé a significar oposicién a los excesivos
privilegios detentados por Roma con detrimento de la natural
estructura del poder en una sociedad moderna (condenada
como regalismo), defensa de la jurisdiccion espiritual de los
obispos en asuntos usurpados por la Inquisicién o no necesi-
tados de constante interferencia del papa o del nuncio (con-
denada como epicopalismo), énfasis en la identificacién e in-
dependencia de las iglesias y las tradiciones nacionales frente
a la excesiva unificacién vaticana (condenado como naciona-
lismo bajo diversos nombres).

Dos puntos cabe acentuar especialmente: 1) La polémica,
de incalculables consecuencias en todos los drdenes, sélo se
plantea a causa de los intereses de diversa indole de los jesui-
tas, que a partir de las ultimas décadas del xvi1 estan bien
establecidos en las esferas del poder como confesores reales,
como inquisidores, o como ambas cosas a la vez; ello explica
el que los énfasis de las controversias de que son protagonis-
tas acentien unas veces el favor de la Monarquia y otras el de
la Inquisicién frente a ella. 2) El jansenismo sélo empezé a
alcanzar eco significativo en Espafia cuando las contiendas
tedricas, que apenas lo tuvieron, se transformaron en luchas
practicas concretas por parcelas de poder.

La historiografia de las ltimas décadas ha avanzado mu-
cho en estos campos desde el tiempo de Lea, al igual que en
los de los siglos anteriores. Seria absurdo enumerar titulos
que para cualquier estudioso han de ser de trato cotidiano.
De todas esas polémicas se hacen eco tratados como los de
Sarrailh, Herr, Palacio Atard, Artola, Dominguez Ortiz y otros
posteriores. Pero mas concretamente en cuanto al llamado
jansenismo espafiol han sido y siguen siendo muy discutidas
ciertas posiciones mantenidas o criticadas en las siguientes
obras:

Emile Appolis, Entre Jansénistes et Zélanti. Le «tiers parti»
catholique au XVIII® siécle (Paris, A. et J. Picard, 1960).

1d., Les jansénistes espagnols (Burdeos, Sobodi, 1966).

LXIV



EL JANSENISMO

René Taveneaux, Jansénisme et Politique (Paris, Armand,
1965).

Varios, Nuove ricerche storiche sul giansenismo (Roma,
Univ. Gregoriana, 1954). Concretamente para Espafia, los si-
guientes:

Joél Saugnieux, Le jansénisme espagnol du XVIII® siécle:
ses composantes et ses sources (Oviedo, Catedra Feijéo, 1976).

Id., Les jansénistes et le renouveau de la predication dans
U'Espagne de la seconde moitié du XVIII* siécle (Lyon, Univ,,
1976).

M.* Giovanna Tomsich, El jansenismo en Espafia. Estudio
sobre las ideas religiosas en la segunda mitad del siglo xviit
(Madrid, Siglo XXI, 1972).

Esa idea de un «tercer partido» ha parecido inexacta, pues
ante todo habria que preguntarse si el llamado jansenismo
espafol (que ni es estrictamente jansenismo ni autdctona-
mente espafiol) es un partido. En todo caso, ¢un tercer partido
entre qué otros dos términos opuestos? El antivaticanismo
de tales jansenistas o jansenizantes fue excesivamente abulta-
do,y hoy vemos, con criterios actuales, que lo tnico que que-
rian era impulsar a Espaiia en un salto hacia adelante.

En efecto, van publicandose estudios sobre algunos de los
obispos mas significativos de la época que muestran cémo
los mas de ellos, hombres como Armanya, Bertran, Climent,
Fabian y Fuero, Lorenzana, Tavira, Torres Amat, una vez que
han desaparecido los jesuitas de la escena y con ellos el com-
pacto frente al que en comuin se oponian, prosiguen sendas
divergentes. Se tiende, pues, a matizar la idea de Appolis (di-
cho en términos vulgares: catolicones-jansenizantes-jansenis-
tas) caracterizando el movimiento en Espafia con categorias
mas cercanas a las manejadas por Defourneaux y Saugnicux.
0, como bellamente ha resumido Abellan: el jansenismo es-
pafiol es «una versién espafiola del catolicismo ilustrado»
(loc. cit., pp. 689-709). Explicarlo en términos politicos incide
en el equivoco de ver el jansenismo como un aspecto del rega-
lismo, o viceversa, lo cual no resulta exacto.

Por lo demads, se haria prolija, siéndolo ya estas paginas,
la enumeracién de las obras que van apareciendo sobre Aran-
da, Campomanes, Jovellanos, Roda, etc. Uno de los campos
predilectos de los historiadores espafioles va siendo precisa-
mente la revalorizacién del hasta ahora incomprendido xviir.

LXV



PROLOGO

En otros aspectos se han continuado los estudios iniciados por
Dominguez Ortiz en La sociedad espafiola en el siglo XVIII
(Madrid, CSIC, 1955), proseguidos en «Aspectos sociales de la
vida eclesiastica en los siglos xvir y xvrir». Por fin, ya al final
del prélogo al vol. IT qued6 mencionado con encomio el estu-
dio de T. Egido, «El regalismo y las relaciones Iglesia-Estado
en el siglo xviir», en Historia de la Iglesia en Espafia, BAC,
IV, 123-249.

12 y 13. LA MASONERIA Y EL FILOSOFISMO

Podemos enorgullecernos de que haya sido un espafiol
aragonés, el Prof. José Antonio Ferrer Benimeli, quien no haya
ahorrado esfuerzos por desmitificar como nadie a la maso-
neria. Y de que haya sido nuestra Fundacién Universitaria
Espafiola la institucién que haya publicado los cuatro volu-
menes de su importantisima obra Masoneria, Iglesia e Ilus-
tracién, 1976-77, precedida y seguida por otros libros y ar-
ticulos. Por ejemplo, La masoneria espafiola en el siglo XVIII
(Madrid, Siglo XXI, 1974); Los archivos secretos vaticanos y
la masoneria. Motives politicos de una condena pontificia (Ca-
racas, Univ. Cat. «Andrés Bello», 1976); Bibliografia de la ma-
soneria (FUE, 1978); «Inquisicién y masoneria: un problema
politico-eclesial», en La Ing. esp., ed. por P. Villanueva, 1980;
y, entre tantos mas, El contubernio judeo-masdnico, de 1983, y
«La Inquisicién frente a la masoneria y a la Ilustracién», en
el proximo libro Inquisicion y mentalidad inquisitorial, que
recogera los trabajos del Simposio Inquisitorial Internacional
de abril del 83 en Nueva York.

De este articulo inédito son estas palabras introductorias:
«La masoneria en el siglo xvii1 se presenta —fiel a la herencia
gremial de los constructores medievales— como sociedad se-
creta. Por esta causa, segiin la legislacién de la época, fue
prohibida y perseguida por Gobiernos tantos catdlicos como
protestantes e incluso musulmanes. A las razones de Estado,
la Iglesia afiadi6é la de «sospecha de herejia» por permitir la
unién de personas de distintos credos, ideologias y estados.
Sin embargo, la Roma politico-religiosa condené algo que en
realidad desconocia».

El papel asignado a la Inquisicién fue mas investigar qué

LXVI



MASONERIA, BIGAMIA

era la masoneria que perseguir a los masones. El confusio-
nismo mental que tanto legisladores laicos como inquisidores
tenian sobre ella explica su miedo, asi como la proliferacién
de decretos prohibitorios, pero especialmente un enfrenta-
miento que en mejores condiciones hubiera resultado inne-
cesario. Queda atin mucho por historiar sobre la represién
masénica a manos de la Inquisicién espaiiola. Lo indicado,
y las pistas bibliograficas de esta maxima autoridad sobre el
tema, demuestra también que esta actividad de la Inquisicién
se inscribe esencialmente entre las de dimensién politica agru-
padas por Lea en su capitulo 10.

El tan breve suyo sobre el siguiente punto, en el que casi
se limita a tratar del proceso de Olavide, recuerda, entre otros
complementos bibliograficos, aparte los muchos estudios re-
cientes sobre los ilustrados espafioles del xviil que van apa-
reciendo, el libro de M. Defourneaux, Pablo de Olavide ou
I'Afrancesado (1725-1803), ya de 1959, y una novelizacién de
su proceso por la pluma de José Jiménez Lozano, bajo el titu-
lo El sambenito, publicada por Ed. Destino.

14-16. BIGAMIA, BLASFEMIA, ASUNTOS DIVERSOS

Trata Lea en estos tres sucesivos capitulos de temas tan
dispares como los siguientes: bigamia, blasfemia, matrimonio
de ordenados in sacris, simulacion de sacerdocio, usurpacién
de personalidad inquisitorial, posesién diabdlica, insultos a
imagenes, veneracién de santos no canonizados, prohibicién
de discusiones sobre la Inmaculada Concepcién, sodomia o
«pecado nefando», usura, moralidad publica, sigilo sacramen-
tal, asuntos de utilidad general.

La agrupacién por Lea de tan varios campos de actuacion
de los tribunales inquisitoriales en estos tres apartados y la
rapidez con que los despacha sugieren varias consideraciones.

Ante todo, lo cual apenas me parece necesitado de ulterior
demostracion, el exiguo caudal de material de que para mejor
estudio de ellos disponia; dado su método de trabajo, no es
de extrafiar que fuera ésta la razén de sus prisas mas que la
falta de tiempo. Por otra parte, si es que disponia de material
archivado, cosa que inicamente podria saberse investigando
en su biblioteca y papeles conservados en la Universidad de

LXVII



-~ PRQLOGO - . -~ .

Philadelphia, quiza le asalt6 el temor de estar redactando una
obra tan voluminosa que podia resultar ilegible; no olvidemos
que ya recorté en varias docenas de paginas su primera re-
daccién de esta Historia, y quizd llegando al fin descubrié, no
sin terror, que reincidia.

En todo caso, confio en que el lector que penosamente me
ha seguido hasta ahora comparta mi conviccién de que Lea
se ha dejado en el tintero algo de lo que, y ya era hora, cons-
tituye el maximo punto de interés de los-actuales buceadores
en ¢l inmenso océano de investigacién-de los papeles inquisi-
toriales: su valor como fuente de conocimiento sociolégico
de los espaifioles de a pie durante casi tres siglos y medio de
nuestra historia.

En efecto, la real y auténtica existencia de nuestros ante-
pasados no suele sernos conocida mediante su recreacién lite-
raria en género novelesco, teatral o ensayistico. Tampoco des-
de la prosa estilisticamente catastral de documentos oficiales
que o sélo mencionan personajes importantes que han flotado
en la superficie de la corriente histérica o nos presentan indi-
viduos en actos sociales (nacimientos y muertes, matrimonios,
compraventas) que nada nos dicen de su méas propio yo. In-
cluso una. buena parte de.los. grandes temas . inquisitoriales
cubiertos en la larga serie de capitulos precedentes de este
volumen carece de la virtualidad en que abundan estos tan
breves finales. El judaizante, el «luterano», el pensador .en
niveles teolégicos desde el erasmismo hasta el jansenismo, el
regalista, el ilustrado, y por otra parte, los magos, las brujas,
o pronto desaparecen de la escena espafiola en cantidades
masivas apreciables o fueron siempre pequefios grupos que
no significaron_demasiado en el conjunto de la sociedad espa-
fiola, del pueblo espafiol. El interés que para saber qué pen-
saban y cémo vivian los espafioles de antafio encierran los
archivos inquisitoriales se cifra mas en estos al parecer temas
humildes, sobre los cuales, paradéjicamente, tanto hay que
trabajar todavia, tantas horas de investigacién hay que con-
sumir, tantas estadisticas que elaborar. Lea ofrece, pues, al
final de su magnum opus, una especie de testamento: lo que
queda por decir, ademias de lo que dijo.

Desglosado el tratamiento de Lea, tendriamos dos aspectos
complementarios. De una parte se interesa él.por la trayecto-
ria que. sigue.cada una de esos. temas. desde:la opcidn .de la

LXVIII



ASUNTOS DIVERSOS

Inquisicién por abarcarlos bajo su jurisdiccién hasta que la
‘obtiene y a veces renuncia a ella; de otra, por mencionar al-
gun tipo de estadistica que dé idea de su relativa incidencia
en los fondos de conducta del pueblo espafiol. Resulta obvio
que el segundo punto queda pobre casi siempre. La obtencién
de estadisticas fiables es uno de los objetivos basicos de los
mejores investigadores actuales sobre Inquisicién. Hoy por
hoy esas curvas de incidencia son adn prematuras y provi-
sionales.

Para caracterizar esta tarea pendiente no vale la frase que
‘esculpe Lea en la pagina 946: «La historia es lo bastante te-
rrible sin reducirla a cifras». De acuerdo. Se refiere en ese
contexto mas bien a las de los perseguidos, a las de los sacrifi-
cados por la Inquisicién. Hablamos de momento de la urgen-
cia de explorar los archivos como fuente de la cual extraer
conclusiones validas, por ejemplo, sobre el nimero de biga-
mos y blasfemos, de usureros y sodomitas, de simuladores de
‘funcidén sacerdotal o inquisitorial, de supersticiones en forma
de veneracién de santos populares no oficialmente canoniza-
dos, de posesos, de confesores no observantes de sigilo, etc.,
acusados a tribunales inquisitoriales. Todo eso, mas los mi-
llares de expedientes de procesados por costumbres o expre-
siones judaizantes, protestantes o moriscas nos permitira lle-
gar al fondo del pueblo espafiol mejor que los repasos a los
Indices y-los analisis de las polémicas dogmaticas o regalistas.

Serfa inoportuno por mi parte sugerir linea alguna biblio-
‘grafica para que el lector pudiera completar su lectura de
Lea. Pero una iniciacién incluiria orientarle hacia aquellas
obras que versan acerca de los bajos fondos espaifioles a lo
largo de los-altimos siglos, tanto a base de documentos como
de comentarios a la novelistica picaresca. Libros como aque-
‘llos de Deleito Pefiuela (El Rey se divierte; También se divier-
te el pueblo; La mala vida en la Espafia de Felipe IV y otros)
o los de Dominguez Ortiz, o los de Caro Baroja, o el Los es-
parioles. Actitudes y mentalidad, de Bennassar (Argos Verga-
ra, 1978). Uno menos famoso puede ser el de Pedro Herrera
Puga, Sociedad y delincuencia en el Siglo de Oro (Granada,
1971), enfocado sobre las de Sevilla a base de documentos de
primera mano. Los interesados en otras ciudades que no sean
Madrid o Sevilla deberan recurrir a estudios sobre ellas.

Muchos de los puntos rozados por Lea deberian, sin em-

EXIX



PROLOGO

bargo, completarse con bibliografia posterior a la que él ma-
nejé. Los versados en asuntos teolégicos la hallaran facilmente
en los puntos referentes al sigilo, a las polémicas sobre la
Inmaculada, a la usura. Me complazco en seiialar, respecto a
otro muy sugestivo, el interés que esta suscitando el estudio
de los lamados «plomos del Sacromonte». Hace algunos afios
public6é en Granada, 1965, el profesor de drabe P. Dario Caba-
nellas, El morisco granadino Alonso del Castillo: médico, tra-
ductor oficial de Felipe II, y del Santo Oficio, intérprete de
las inscripciones de la Alhambra y, junto con el también mo-
risco Miguel de Luna, intérprete del famoso pergamino de
Torre Turpiana y de los 19 libros plimbeos del Sacromonte
y muy probable falsificador de ellos. En el transcurso de po-
cos afios la Editora Nacional ha publicado, a continuacién
de Los moriscos de M. Garcia Arenal, Los juegos del Sacro-
monte, de I. Gémez de Liafio, y Los libros plimbeos del Sacro-
monte, de Miguel José Hagerty. La historia de estas célebres
falsificaciones, en oposicién a las cuales también influyé la
Inquisicién hasta su condena en Roma ya a fines del xvr1, des-
borda el alcance de estas paginas.

CONCLUSION

Bastaran unas lineas para concluir las que ya van tan lar-
gas, pues que deliberadamente dejo sin comentario alguno las
que, sin duda, serén las paginas mds discutibles de toda esta
Historia.

Se aceptara con gratitud por su concisién y claridad ese
primer capitulo sobre la decadencia y extincidn final de la
Inquisicién. Vuelven a desfilar por él nombres que nos son
tan caros entre los de liberales moderados que quedaron
mencionados antes. Jovellanos, sobre todos, cuya figura, con
el apoyo de estudiosos como Caso Gonzilez, y tantos mas, se
agiganta cada dia. jQué bien acert6 a retratarle Goya su me-
lancolia, su idealismo!

Pero valdrd la pena recordar un dato que Lea no trae: el
22 de febrero de 1813 el Santo Oficio quedaba, si, extinguido
por las Cortes de Cidiz, mas tras los votos de 90 diputados a
favor de la supresién y de sélo 60 en contra. Por aquellas fe-
chas y, precisamente en el calor de las discusiones sobre el

LXX



CONCLUSION

proyecto de supresién de la Inquisicién y sobre lo que ella
habia significado para Espafia en uno u otro sentido, se fue
formando y afirmando rapidamente el encono del conserva-
durismo cerril, un proceso que ha sido claramente definido
por Javer Herrero en Los origenes del pensamiento reacciona-
rio espafiol (Madrid, Edicusa, 1971). Los sufrimientos de los
liberales exiliados en Londres fueron descritos con documen-
tacién original por Vicente Lloréns, Liberales y romdnticos:
una emigracion espaiola en Inglaterra (1823-1834) (Castalia,
22 ed., 1968). Sobresalen figuras como las de Blanco White,
algunos de cuyos escritos se han hecho populares en los ulti-
mos afios, y Joaquin Lorenzo Villanueva, sobre el cual se han
publicado obras recientes. Las postrimerias del Santo Oficio
quedan explicadas en Ocaso de la Inquisicion en los iiltimos
afios del reinado de Fernando VII (Madrid, 1969). Y sobre
Llorente, objeto de tantas iras de la extrema derecha historio-
grafica, dos importantes novedades: la edicién de su Noticia
biogrdfica o autobiografia por A. Marquez (Taurus, 1982) y el
estudio de G. Dufour, Juan Antonio Llorente en France, 1813-
1822. Contribution a l'étude du Libéralism chrétien en France
et en Espagne au début du XIX* siécle (Ginebra, Droz, 1982).

Se rechazard quiza por algunos lectores como tendencioso,
piis auribus ofensivo y, si en términos inquisitoriales se pudie-
ra ain anatematizar, anticatdlico y blasfemo ese segundo ca-
pitulo sobre una ojeada retrospectiva. Encierra en cierto modo
algunas bases del sistema teérico desde el cual puede Lea
ahora, finalmente, enjuiciar la actuacién de la institucién que
ha historiado con absoluta probidad. Si tantas veces, al me-
nos por buenos modales, le permitimos hablar al ignorante,
no nos es licito negar a priori la palabra a quien ha demos-
trado ya que tanto sabe.

Pero iluminando esos verbalmente duros ataques a la In-
quisicién y a la Iglesia subyacen los principios fundamentales
en los que, como quedé dicho en el prélogo al vol. I, se basa
su liberal filosofia moral de la historiografia: no hubo en el
Santo Oficio sed de sangre; abunda en él como institucién
v en sus mas relevantes miembros individualmente un sincero
sentimiento piadoso hacia el reo y un cristiano deseo de sal-
var al hereje; siempre son excusables las acciones incluso més
tanaticas de los individuos; lo rechazable son las actitudes
e ideas obtusas, los fanatismos, las intransigencias y dogma-

LXXTI



PROLOGO

tismos, la cerrazén mental, la soberbia espiritual, los pecados
contra la luz; y, en todo caso, no podemos juzgar una institu-
cién intrinsecamente medieval con criterios actuales ni arries-
gar juicio alguno desvinculandola de instituciones similares
de su propio tiempo o del nuestro en otros paises.

No resisto el impulso a terminar afiadiendo tres comenta-
rios finales.

Sea el primero sobre un rubor incitante que ha aflorado
una vez que otra a la pluma de Lea: aquél del posible «mar-
tirio» de las victimas del Santo Oficio. Viejos prejuicios nos
mueven a llamar «testigos» de su fe solo a los de la catélica.
El irenismo ambiental que, por fin, vivimos debe obligarnos
a reconocer idéntica fortaleza, idéntica sinceridad testimonial,
al menos subjetiva, en los millares de judaizantes y judios
expulsos, de protestantes y simpatizantes con el evangelismo,
de moriscos y mudéjares, de relajados, de penitenciados por
el Santo Oficio: el Dios de todos, qui videt in abscondito, es
el unico que sabe quién, si perseguidores o victimas, merece
recompensa. Una vieja memoria escrita en 1514 ha conservado
la letrilla de la cancién que levantaba el 4nimo a los judios
presuntos asesinos del nifio de La Guardia camino del tor-
mento {Bol. Ac. Hist. 11, 1887, 144):

«Aste a la rama, nifia, y veras,
aste a la rama, y no moriras.
Castillico, y ténteme fuerte,

y no temeré yo a la muerte.»

Y volviendo a hablar de nimero de victimas, ;cudntas? La
pregunta no es baladi. Lea hace bien en enumerar algunos de
los cémputos asequibles en su tiempo con mayor credibilidad.
Aun rechazando los de Llorente por el mismo tipo de falacia
metodolégica voluntarista que llevé al Padre Las Casas a ma-
nifiestos errores, seguiremos quiza varios afios sin saber exac-
tamente a qué atenernos. Menciona, entre otros, la inscripciéon
colocada en Sevilla «sobre la puerta del castillo de Triana»
segin la cual hasta 1524 se habria obligado a abjurar a mas
de veinte mil herejes y se habria quemado «cerca de 1.000 obs-
tinados»; y cita los Annales de Ortiz de Zuaiiga y el Compendio
de Varflora. Tanto Lea como recientemente Dominguez Ortiz
(Autos de la Inquisicién de Sevilla, 1981, p. 33) aluden a fac-
tores psicolégicos en la exageracion o el disimulo del nimero

LXXII



CONCLUSION

de penados. Ahora bien, concretamente en relacién con esa
lapida, anda Lea en una confusién de la que por suerte no
resulta culpable. En realidad Zufiiga reproduce no una, sino
dos inscripciones relativas a la Inquisicién que habia en el
famoso castillo. Sobre esto, debo a la gentileza de la sefiora
Victoria Gonzilez de Caldas que me haya hecho participe de
un reciente descubrimiento suyo: la localizacion del docu-
mento que trae la transcripcién literal de ambas y la consig-
nacién del lugar exacto donde estaban colocadas (AHN, Ing.,
Leg. 2985). El acta lleva firma de don Juan Francisco del Liafio
Venegas y fecha del 20 de febrero de 1652.

La comparacion de los textos de Ortiz de Zuiiiga y los de
Liafio permite descubrir algunas variantes importantes, resul-
tando, en primer lugar, que los de Zufiiga aparecen manifies-
tamente imperfectos. Dejo a eruditos locales la exposicién
completa de un tema que puede resultar actualisimo, especial-
mente por las importantes polémicas en torno a las excava-
ciones en lo que hoy es «mercado de Triana» que bien pudie-
ran llevar, ojala, contando con la generosidad del Ayunta-
miento sevillano y otras instituciones andaluzas y nacionales,
a descubrir las ruinas, quiza no tan ruinosas, de la fortaleza
almohade que fue sede de la Inquisicién sevillana. Me limitaré
a comprobar que los «1.000 obstinados» de Lea o los «mas de
mil relajados en persona y en efigie desde 1481 a 1524» de
Dominguez Ortiz deben multiplicarse por cinco, y ello des-
de 1492:

«...ubi post Judeorum et Sarracenorum expulsionem ad
annum usque M.D.XX.IITI..., XX M. Hereticorum, et ultra
nefandum. Hereseos crimen abjurarun, necnon quinque
feme Millia in suis Heresibus obstinatorum ...ignibus tra-
dita sunt, et combusta».

Tenemos asi un argumento mds para desconfiar de todo
cémputc que sea o meramente imaginario, como los lasca-
sianos de Llorente, o documentado tan sélo en papeles o ins-
cripciones de talante triunfalista o derrotista. Y ello nos lleva
a la tercera de nuestras consideraciones finales. Podria anto-
jarse profético ese parrafo de una de las ultimas péginas de
Lea sobre que «las investigaciones de futuros estudiosos da-
ran, sin duda, compilaciones lo bastante completas de datos
estadisticos... después de que la Suprema ordenara a los tri-

LXXIII



-PROLOGO

bunales remitir informes periédicos». Dichos informes son lo
que se llama relaciones de causas. Con todo derecho hay que
atribuir a Gustav Henningsen el crédito de haber proclamado
la necesidad de estudiarlas con ese fin y con el de lograr la
mejor fuente para el conocimiento socioldgico de las redes
inquisitoriales, tanto de las victimas como de los perseguido-
res: «El banco de datos del Santo Oficio. Las relaciones de
causas de la Inquisicién espafiola (1500-1700)», Bol. Acad. His-
toria 174 (1977) 547-570. Con el mismo criterio trabaja el bri-
llante investigador Jean-Pierre Dedieu, quien poco después
pudo ya dar primicias de su trabajo: «Les causes de foi de
I'Inquisition de Toléde (1483-1820), Mélanges de la Casa de
Veldzquez 14 (1978) 143-172. Completa el trio Jaime Contreras,
quien publicé sus datos en su obra sobre la Inquisicién en
Galicia (prol. al vol. I, p. LXXVIII), asi como, generalizados, en
el catalogo de la exposicién de Inquisicién montada en octubre
de 1982 por el Ministerio de Cultura, antes citados. Nada de lo
que se diga sobre cifras de victimas es ya fiable hasta que se
publiquen los resultados, tan esperado por todos, de este
grupo de investigadores laboriosisimos.

Por fin, una nota sobre las portadas de estos tres volame-
nes. Facilmente reconoce el lector que la del I es detalle del
cuadro de Goya que se conserva en la Academia de San Fer-
nando. La del II reproduce por vez primera el cuadro atribuido
a Fernando de Herrera «el mozo», identificado por Victoria
Gonzalez de Caldas a base del estudio de la correspondencia
entre el tribunal sevillano v la Suprema: nos retrata fielmente
el auto de fe de Sevilla de 1660 y se conserva en la casa de los
Marqueses de Salvatierra (vol. II, p. XXVII). La del III es el
«Triunfo de la verdad catélica», pintado por Rubens, del Mu-
seo del Prado.

* x *

Dice Henningsen en su ponencia presentada (aun inédita
hoy) al simposium interdisciplinario sobre Inquisicién que é€l
organizé en Copenhague en septiembre de 1978: «El dia en
que aparezca una nueva edicién de la obra de Lea con las
anticuadas signaturas puestas al dia se habra dado un gran
paso adelante». Gracias. Ahi estan estos tres volimenes, con
signaturas puestas al dia y aun con bibliografia puesta al dia.
Y todo en espafiol, para que nadie tenga excusa de no dispo-

LXXIV



CONCLUSION

ner aun de medios, los mejores, que le ayuden a orientarse en
la inmensa problemadtica de todos estos temas inquisitoriales,
que siempre han andado tan cerca del corazén de Espafia. Me
cabe el orgullo de haber canalizado y estimulado esa nece-
saria tarea.

ANGEL ALcALA

Brooklyn College

City University of New York

LXXV






AA:
ACA:
AGS:
AHN:
ASR:
AV:

BAAEE:
BAM:
BNB:
BNL:
BNM:
BNP:
BRB:
BRC:
BRM:
BSLE:
BUH:
BV:

CODOIN:

CODOINCA:

Migne, PL:
MS-MSS:

SIGLAS

Archivo de Alcala de Henares.

Archivo de la Corona de Aragén (Barcelona).
Archivo General de Simancas.

Archivo Histérico Nacional (Madrid).
Archivio di Stato, Roma.

Archivio Vaticano.

Biblioteca de Autores Espaiioles.
Biblioteca Ambrosiana de Miléan.
Biblioteca Nacional de Berlin.
Biblioteca Nacional de Lima.
Biblioteca Nacional de Madrid.
Biblioteca Nacional de Paris,
Biblioteca Real de Berlin.

Biblioteca Real de Copenhague.
Biblioteca Real de Munich.
Biblioteca de San Lorenzo de El Escorial.
Biblioteca de la Universidad de Halle.
Biblioteca Vaticana.

Colecc. Doc. Inadit. Hist. de Espafia.
Colecc. Doc. Inedit. Corona de Aragén.
Migne, Patrologia Latina.
Manuscrito-Manuscritos.

LXXV






LIBRO VIII
LAS ESFERAS DE ACCION






CariturLo 1

JUDAIZANTES

Como la apostasia de los conversos forzados del judaismo
fue la causa préxima del establecimiento del Santo Oficio es-
pafiol, siguieron siendo el casi exclusivo objeto de sus ener-
gias hasta que un trato semejante de los musulmanes originé
en los moriscos una clase que atn reclamé mas su atencién.
Pero la erradicacion de estos altimos en los primeros aifios del
siglo xviI fue tan completa que practicamente desaparecieron
de las actas de los tribunales, mientras que aun continuaron
los judios cristianonuevos, y durante mas de otro siglo propor-
cionaron la mayor parte de su trabajo mas serio.

Habia resultado facil, desde 1391, impulsarlos al bautismo
con la alternativa de destierro o muerte, pero nunca se consi-
der6 necesario completarlo instruyéndoles en la nueva fe o
esforzandose en llevarles a una conversién efectiva. Cuando
Fernando e Isabel advirtieron que los conversos eran cristia-
nos sélo de nombre, sélo el terrorismo les parecié el método
apropiado para realizar la gran tarea de conseguir la deseada
unidad de fe. Por eso, cuando la expulsién de 1492 llené el
pais de una nueva multitud de neéfitos, se manifesté el mismo
olvido del deber de persuadir e instruir. Las anicas declaracio-
nes sobre la cuestién parecen suponer que de alguna manera
se instruirian y fortalecerian ellos mismos en su nueva reli-
gién. Cuando en 1496 una real pragmatica les prohibié por
tres afios atender a la recaudacién de los tributos rsgios, la
razén alegada fue que tal ocupacién los distraeria de obtener
la debida instruccién en la doctrina cristiana. En 1499, la Su-

17



JUDAIZANTES

prema ordené a los conversos con anterioridad a 1492 vivir
dispersos entre los cristianos vizjos, y a los recientes separar-
se de sus rabinos, residir por los pueblos y fortalecer su fe
asistiendo normalmente a los actos de culto (1). Hasta 1500
no se consideré necesario proveer que todos los judios deste-
rrados que volviesen y afirmasen estar bautizados tendrian
que mostrar certificados de bautismo de ellos mismos y de
sus hijos, guardar las fiestas y asistir a misa y a sermones, y
que todos los nifios de mas de seis afios de edad deberian
saber en el plazo de seis meses las cuatro oraciones, los siete
pecados capitales y el credo (2). Cuando la forzada conversién
de 1us moriscos originé una atn mayor multitud de cristianos
nominales, hubo igualmente unas cuantas instrucciones inefi-
caces dadas para ambas clases, a las cuales se presté poca
atencién. La ingenua creencia en lo apropiado de estas medi-
das se fundaba al parecer en la confianza que se tenia en la
eficacia del proceso inquisitorial,de lo cual incidentalmente
ya hemos visto tantos ejemplos en la primera época.

Esa confianza se mantuvo incontrastable. La imposicion
de la uniformidad de esa manera se prosiguié con energia,
con las solas interrupciones que pudieran derivar de la falta
de material disponible o de la indolencia en buscarlo. Cuando
habia celo, habia pocos escripulos, como se advierte en una
carta dirigida hacia 1540 por el tribunal de Llerena a todos
los inquisidores de Espafia y Portugal. Este tribunal habia en-
carcelado como sospechosas a veintiuna personas, ademds de
encartar a tres fugitivos y a dos difuntos, probablemente por-
que se dirigian a Portugal, y ahora pedia que se examinaran
los registros de toda la Peninsula en busca de pruebas para
fundamentar su procesamiento (3). Ya hemos visto cuan leves
eran las pruebas suficientes para esto, pues bastaba la mas
ligera adherencia a cualquiera de las ancestrales costumbres
del judaismo, tuviesen significacién religiosa o no, y se forma-
ban cuidadosamente listas de estas observancias para guia de
los inquisidores. De todos eran conocidas las mdas corrientes,
como no comer cerdo ni manteca de cerdo, quitarle la grasa
a la carne, observar el sibado cambidndose la ropa interior,
encendiendo lamparillas y absteniéndose de trabajar, matar
aves de corral degolldndolas, guardar los ayunos establecidos,
comer carne en Cuaresma, etc. Constante vigilancia mantenian
los cristianos viejos sobre los hogares de los conversos, y de

18



ERITERIOS DE ACUSACION

todos estos actos informaban apresuradamente a los tribuna-
les, segin exigian los Edictos de Fe. Proporcionaban amplia
base de sospecha y justificaban la detencién y el juicio. Con
estos métodos inquisitoriales se tenia la seguridad de que las
furtivas tendencias judaicas serfan descubiertas.

Un caso significativo es el de Elvira del Campo, juzgada
en Toledo en 1567. Descendia de conversos y estaba casada
con Alonso de Moya, un escribano de Madridejos, quien al pa-
recer era cristiano viejo. Segun testigos que habian vivido con
ella como criados o eran sus vecinos mas proximos, elia iha
a misa y se confesaba y daba en todo momento sefiales de ser
buena cristiana, amable y caritativa. Pero no comia cerdo, y
cuando lo cocinaba para la casa, lo manejaba con un paiio de
cocina para no tocarlo, lo que explicaba diciendo que padecia
una afeccién de garganta que se lo hacia desagradable, y que
si lo tocaba luego le olfan las manos. Algunas pruebas coinci-
dentes apuntaban a que sz ponia ropa interior limpia y no
trabajaba los sdbados, pero esto no tuvo importancia, y su
caso se fundament6 en no comer cerdo. Los testigos principa-
les fueron dos empleados de su marido, Pedro de Liano y
Alonso Collados, los cuales vivian en la casa. Sus testimonios
dieron un cimulo de detalles de cé6mo la espiaban en la coci-
na, examinaban sus alacenas y vigilaban todas las minucias
de su actividad de ama de casa. Liano testificé que en una
ocasién él y Collados comentaron el hecho de que habia pues-
to una pata de carnero en agua a remojo durante la noche, y
entonces Collados dijo que le parecia haber en ello algo de
ceremonia judia, y le gustarfa mucho comprobarlo para acu-
sarla ante la Inquisicién, ya que estaba quejoso de ella. Sin
embargo, Collados concluyé su declaracién como testigo en
presencia del tribunal diciendo que le queria bien por el buen
trato que le habia dado, y que la tenia por buena cristiana,
ya que iba a misa, de nadie hablaba mal, era muy reservada,
rara vez salia de casa y hablaba con pocas personas.

Elvira fue detenida por primera vez en julio. Al principio
su proceso se desarrollé con rapidez por estar embarazada,
pero su reclusién el 31 de agosto causé un aplazamiento de
tres meses. Admiti6 que no comia cerdo, pero dijo que era
por recomendacién médica, debido a una enfermedad que le
habia transmitido su marido, que ella deseaba ocultar. Poca
insistencia se puso en las otras acusaciones, y ella afirmé de-

19



JUDAIZANTES

cididamente su ortodoxia. De los doce testigos adversos iden-
tificé a seis, pero su intento d= recusarlos por enemistad fra-
casé, salvo con relacién a los dos mas peligrosos, Collados y
un Diego Hernandez. De los trece testigos de abono, que eran
eclesiasticos y vecinos, todos menos uno —quien proclamé
su ignorancia— dieron claro testimonio de que era una buena
cristiana, fervorosa y constante en todos sus deberes religio-
sos, obediente a los preceptos de la Iglesia y en ningiin modo
sospechosa. Evidentemente no qusdaba otra opcién que tor-
turarla. La tortura, como ya hemos visto antes (vol. II, p. 519),
se le administré dos veces, y dio por resultado que declarase
que cuando contaba once afios de edad su madre le dijo que
no comiera carne de cerdo y guardara el sdbado; que ella sa-
bia que esto era contrario a la ley cristiana, pero como su
madre habia muerto cuando ella contaba once afios, no se
debia dudar razonablemente de su veracidad. Al dia siguiente
se obtuvo una ratificacion en el sentido de que no comia cer-
do, se cambiaba de camisa y guardaba el sibado porque per-
sistia en la Ley de Moisés que le habia ensefiado su madre;
que ella nunca se lo habia dicho a nadie, pues su padre le
habria quitado la vida y al mismo tiempo temia a su marido.

En la consulta de fe hubo un fanatico que sobre esta base
voté por su relajacion, pero los demas acordaron su reconci-
liacién con las correspondientes inhabilitaciones, confiscacién
y tres afios de prisién y sambenito, lo que formalmente se le
impuso en un auto el 13 de junio de 1568; pero a poco mas de
seis meses se le conmuté el encarcelamiento por penas espi-
rituales, y se le dijo que podia ir adonde quisiera. Asi, ademas
de los horrores de su juicio, qued6 reducida a mendicidad y
arruinada para toda su vida, y se arrojé una indeleble mancha
sobre sus hijos y demas descendientes. No tenemos noticias
de qué fuera del nifio nacido en la céarcel, pero probablemente
tuvo la suerte de morir a tiempo. Banales como pueden pare-
cer los detalles de tal juicio, no dejan de ser importantes
como ejemplo ds lo que tenia ocupados a los tribunales de
toda Espafia, y suscitan la interesante cuzstién de si realmen-
te los inquisidores creian lo que declararon en la sentencia
publica: que se habian esforzado por librar a Elvira de los
errores y tinieblas de su apostasia y por salvar su alma. Los
minuciosos detalles de que podia depender el destino de la
acusada se advierten en la insistencia con que sefialan su abs-

20



SU EXTERMINIO

tinencia de carne de cerdo, su negativa a comer pastelillos de
manteca y su uso de dos ollas, y cuentan los dias en que se
cambiaba de camisa y cocia el pan (4).

Sometida asi por una parte al constante espionaje de cria-
dos y vecinos y por otra al implacable celo de los tribunales,
incluso la heroica obstinacién del judaismo, que habia triun-
fado sobre los innumerables horrores de la Diaspora, fue su-
cumbiendo gradualmente a esta omnimoda persecucién, sos-
tenida de manera tan permanente e incansable. A medida que
las generaciones se sucedieron una tras otra sin esperanza de
alivio, la presién incesante parecié ir consiguiendo su objeti-
vo. Los procesamientos por judaismo comenzaron a disminuir
sensiblemente. Valencia tenia una muy numerosa poblacién
de conversos, y durante el primer cuarto del siglo XvI se cele-
braron juicios con una media de entre treinta y cuarenta al
afio. Luego vino el forzado bautismo de los moriscos, que du-
rante algin tiempo proporcionaron el contingente predomi-
nante. Quedaron temporalmente excluidos de la jurisdicciéon
inquisitorial en 1340, y durante tres afios, 1541, 1542 y 1543,
no hubo ni un solo juicio por herejia. En 1546 de nuevo se
les eximié de la Inquisicién, y en los disciséis afios siguientes,
hasta 1562, el total de juicios por herejia fue de sélo cuarenta
y ocho: en realidad, en los diez afios que van desde 1550 a 1560
sé6lo hubo dos, lo cual prueba que alli el judaismo casi habia

ejado de ser objeto de actividad inquisitorial (5). En Toledo,
que incluia Madrid, durante los dieciséis afios de 1575 a 1590
s6lo hubo veintitrés casos (6). En 1565 un auto en Sevilla
presentd setenta y cuatro penitentes, pero ni un solo judai-
zante, y ninguno hubo en el auto de Cuenca de 1585 <n €l cual
figuraron veintitin moriscos (7). Ya en 1558, cuando la Supre-
ma magnificaba sus servicios para obtener de Paulo IV el
otorgamiento de prebendas a su beneficio, admite que desde
hacia varios afios hallaba pocos judaizantes, aunque vagamen-
te alude a alguin reciente descubrimiento de ellos en Murcia,
los cuales pronto serian castigados (8). No mucho tiempo des-
pués, Paolo Tiépolo, el embajador veneciano, alude al encar-
celamiento en Murcia de gran nimero de judios (9).

Coincidiendo con esta disminucién de material de perse-
cucién, parece hubo cierta disposicién a recurrir a métodos
mas suaves, atribuible quiza a la esperanza de que el judaismo
iba a desaparecer en poco. En 1567 Pio V, a peticién de Feli-

21



JUDAIZANTES

pe II, faculté al Inquisidor General Espinosa para absolver
durante tres afios a los judaizantes cristianonuevos de Mur-
cia y Alcaraz, de manera publica o privada, con una pena sa-
ludable y benigna, pero no pecuaniaria; sin embargo, a los clé-
rigos judaizantes no se les habilitaba para obtener érdenes
ni beneficios (10). Corria la historia de que don Jodo Soares,
obispo de Coimbra, después del Concilio de Trento, fue en
peregrinaciéon a Jerusalén, en el curso de la cual se encontré
en Chipre con muchos refugiados espaifioles y portugueses, de
los cuales obtuvo informacién que comunicé al tribunal de
Llerena, dando por resultado el descubrimiento de muchos
judaizantes en Extremadura (11). Se les traté como a los de
Murcia, pues Felipe obtuve en 1573 de Gregorio XIII un breve
semejante al de 1567 en favor de los judaizantes del distrito
de Llerena, salvo que la facultad se limité al plazo de un
afio (12). Aun mayores privilegios se concedieron en un breve
obtenido por Felipe en 1597 para los judaizantes de Ecija y
su distrito, pues no sélo se les absolvia como a los de Murcia,
sino que todos los presos en via de juicio gozarian del benefi-
cio del perdén, sin nota de infamia para ellos ni sus descen-
dientes, y esta vez la gracia se prolongaria por cuatro aios (13).
Es posible que no hayan sido éstos los unicos casos de tales
favores. Indican una tendencia a cambio total de actitud. Que
habia esperanza de que la Inquisicién estuviera cumpliendo su
cometido se comprueba en un cuidadoso documento oficial
elevado a la Suprema en 1595 por un distinguido prelado, Juan
Bautista Pérez, obispo de Segorbe, quien sz consideraba jus-
tificado para sostener que los judios bautizados que se habian
quedado en Espafia cuando la expulsion de 1492 se habian
hecho buenos cristianos, salvo alguno aqui o alla, y que habian
olvidado su Ley (14).

Claro que ¢l buen obispo se cuidaba de limitar su alaban-
za a los descendientes de quienes habian sido bautizados cien
anos antes, habiendo pasado ya tres generaciones enteras
por las manos purificadoras del Santo Oficio. Evidentemsnte
era consciente de que se habia introducido un nuevo factor en
el problema religioso, un factor que daria a la Inquisicién tra-
bajo para casi un siglo y medio mas. Se debié a la conquista
de Portugal por Felips II en 1580. Aunque la unién de los dos
reinos fue meramente dindstica y sus administraciones se
mantuvieron separadas, la facilidad de comunicacién que so-

22


http:favor.es

LA INQUISICION DE PORTUGAL

brevino determiné una gran emigracién de cristianonuevos
del pafs pobre al mas rico. No se habian visto expuestos al
rigor inquisitorial tanto tiempo como sus hermanos espafioles,
y la mayoria eran cripto-judios. La nueva justificacién que
proporcionaron a la actividad de la Inquisicidn, después de
suprimir los espasmddicos brotes de protestantismo y expul-
sar a los moriscos, y €l papel que representaron en el judais-
mo hispano, parecen exigir un breve examen de la curiosa
historia de la primera Inquisicién portuguesa. También nos
dard una vision de las relaciones entre los cristianonuevos
y la Santa Sede, arrojando asi luz indirecta sobre las luchas
de Fernando y Carlos V con la curia (15).

Ya hemos visto (vol. I, pp. 158-61) el recibimiento que
Juan II dispensé a las multitudes que afluyeron a Portugal en
la época de la expulsién y el amable trato que obtuvieron del
Rey Manuel cuando éste subié al trono en 1495. Pero al con-
traer matrimonio con Isabel, hija de Fernando e Isabel, se
le impuso la condicién de que expulsara a todos los refugiados
que habian sido condenados por la Inquisicién espafiola. Por
este motivo, y secundado por su confesor, el fraile Jorge Vo-
gado, promulgé edicto general de expulsion, con excepcién de
los menores de catorce afios, los cuales eran arrebatados a sus
padres, medida ésta que causé la méas dolorosa angustia, pues
muchos judios daban muerte a sus hijos antes que entregarlos
para ser educados como cristianos. Con diversos artificios
retrasaron la partida los exiliandos, hasta pasar el plazo en
que ya incurrian en la alternativa de la esclavitud, y asi se
vieron obligados a aceptar el bautismo. Para mitigar la situa-
cion Manuel concedié el 30 de mayo de 1497 que durante vein-
te aflos estarian exentos de persecucidén, que posteriormente
todas las acusaciones de judaismo habian de formularse den-
tro de los veinte dias siguientes a los actos denunciados, que
el juicio se desarrollaria bajo las mismas normas del procedi-
miento civil ordinario, v que los bienes confiscados pasarian
a sus herederos. Ademéas prometié no legislar en el futuro
para ellos como raza distinta (16).

Esta ultima promesa pronto se incumplié, pues los edictos
del 21 y 22 de abril de 1499 les prohibieron abandonar el reino
sin permiso del Rey, asi como comprar tierras o letras de cam-
bio. La aversién popular aumenté hasta culminar en la terri-

23



JUDAIZANTES

ble matanza de Lisboa el afio 1506. Determiné un brusco cam-
bio de sentimientos, y asi en 1507 fueron derogadas las leyes
restrictivas de 1499: a los cristianos nuevos se les permitié
comercian y desplazarse libremente a donde quisieran; en to-
das las cosas quedaron asimilados a los nativos y favorecidos
con la aplicacién también a ellos del Derecho comiin del pais.
En 1512 la exencién de veinte afios se extendié hasta 1534, y
aunque en 1515 don Manuel solicité de Leén X la introduc-
cién de la Inquisicion, al retrasarse la respuesta la cuestién
queddé zanjada y no se planteé de nuevo. Por eso, hasta la
muerte de Manuel en 1521 los cristianos nuevos gozaron de
tolerancia y florecieron gracias a ella. Se hicieron ricos y prés-
peros, entroncaron con las més nobles casas, y muchos entra-
ron al servicio de la Iglesia. Externamente su observancia re-
ligiosa era impecable. Portugal se convirtié en un obvio puer-
to de refugio para los conversos espafioles, y no parece pro-
bable que las restricciones a tal inmigracién, promulgadas en
1503, se observaran con rigor (17).

Su sucesor, don Jodo III, joven de 20 afios, era un fanatico
de mente estrecha y escasa inteligencia, pero la influencia de
los consejeros de Manuel, que continuaron al frznte de los
asuntos, hizo posible entre 1522 y 1524 la confirmacién de los
privilegios otorgados por el rey anterior. Con todo, la presién
eclesiastica y el prejuicio popular se dejaron sentir, y en 1524
una investigacién secreta aportéd testimonios de muchos pa-
rrocos de que los cristianos nuevos eran sospechosos de serlo
s6lo de nombre (18). Luzgo, el matrimonio de don Juan en
1525 con Catalina, hermana de Carlos V, la tinica reina portu-
guesa admitida a sentarse en el Consejo de Estado, trajo con-
sigo su poderosa influencia. La creciente fuerza de estas ten-
dencias fue superando gradualmente las consideraciones de
respeto a lo prometido, y ya en 1531 2| doctor Bras Neto, em-
bajador en Roma, recibié érdenes de procurar secretamente
de Clemente VII un breve estableciendo en Portugal una In-
quisicion: segtin el modelo espafiol. Ya hemos visto las obje-
ciones de la Santa Sede al control regio de la institucién es-
pafiola y a la renuncia a participar en las confiscaciones;
probablemente explica esto las dilaciones, que suspendieron
hasta el 17 de diciembre la expedicién de un breve otorgando
al candidato real, el Fradz Diego de Silva, las facultades de
Inquisidor General. Siguié otro el 13 de enero de 1532 orde-

24



LA INQUISICION DE PORTUGAL

nandole asumir el cargo. Los dos llegaron a Lisboa en febrero,
pero al parecer se temié el éxodo inmediato de los cristianos
nuevos, y se mantuvieron en secreto hasta poder redactar
leyes que restableciesen, ain con mayor rigor, los edictos dz
1499, que les prohibia por tres afios salir del reino, vender bie-
nes raices y negociar letras de cambio. Se promulgaron el 14 de
junio. Hubo después una vacatio legis, sélo explicable por
profusas entregas de dinero, tanto en Lisboa como en Roma.
Evidentemente los cristianos nuevos habian llegado a tzner
noticia de las medidas que los amenazaban; gran parte del
capital circulante en el reino estaba en sus manos, y el peligro
exigia actividad enérgica y sacrificios. Un hébil emisario para
Roma se hallé en Duarte da Paz, un converso de extraordina-
ria habilidad, energia y audacia. E] Rey le confié una misioén
mas alla de las fronteras, al amparo de la cual hizo un viaje a
la corte pontificia, donde permaneci6 durante diez afios como
agente en favor de sus hermanos. Luego, en septiembre, llegé
a Lisboa Marco della Rovere, obispo de Sinigaglia, enviado
como nuncio especial para este asunto, el cual pronto fue
sobornado por los cristianos nuevos, quienes probablemente
se granjearon también por el mismo proczdimiento al Frade
Diego da Silva, el cual complicé irremediablemente las cosas
al negarse a aceptar el cargo de Inquisidor General. Entre
tanto Duarte da Paz no estaba ocioso, y la confusién sz hizo
inextricable cuando por un breve del 17 de octubre, Clemen-
te VII suspendié temporalmente el de diciembre anterior, y
prohibié no sélo a Da Silva, sino a todos los obispos, proceder
inquisitorialmente contra los cristianos nuevos (19).

Como ya hemos visto en Espafa, la curia comprendié que
habia una numerosa y acaudalada clase d= herejes cuya pro-
tecciéon podia comprar y luego abandonarlos hasta que sus te-
mores o sus sufrimientos produjeran nueva cosecha de bene-
ficios. Esta especulacién con la aflicciéon humana fue todavia
mas descarada y lucrativa con Portugal, por ser éste un rsino
relativamente débil que podia ser tratado con mucha menos
ceremonia que Espafia, y Juan III un hombre de fibra com-
pletamente distinta a la de Fernando o Carlos V; mientras
tanto, su invencible determinacion de tener la Inquisicién bajo
su autoridad prolongaba la lucha y hacia especialmente pro-
ductivo el juego de inclinarse alternativamente en favor de
unos o de otros. Era esto tan evidente que Juan se lo rzproché

25



JUDAIZANTES

casi abiertamente a Clemente VIII, y el comité de cardenales
al que se habia confiado el asunto lleg6 a declarar que los in-
quisidores eran ministros de Satands y el procedimiento in-
quisitorial una negociacion de la justicia (20).

Los reproches de Juan estaban justificados. Clemente, por
un breve del 7 de abril de 1533, otorgé lo que de hecho cons-
tituia el perdén por todas las faltas anteriores, sin inhabilita-
ciones para desempefiar cargos en la Iglesia o el Estado, y que
los difamados por herejia pudieran justificarse ante el nuncio,
lo cual éste hizo rzvertir en su beneficio, pues cuando volvié
a Roma en 1536 se dijo que se llevé unas treinta coronas.
Juan puso obsticulos en el camino de la ejecucién de este
breve, que movié a Clemente a dictar en julio y octubre seve-
ras 6rdenes para su cumplimiento, seguidos de otro del 18 de
diciembre suspendiéndolo. Llegé a ser materia de intensas ns-
gociaciones, El cardenal Puccio Santiquatro, el «protector» de
Portugal, sugiri¢é que podia modificarse y que podrian obte-
nerse en forma dsz multas veinte o treinta mil ducados de los
cristianos nuevos, para repartirselos con el Papa. Al transmi-
tir esta propuesta, Henrique de Meneses, el embajador portu-
gués, anadié que nada podia hacerse en la curia sin dinero,
pues esto era todo lo que deseaban, y que Clemente estaba dis-
gustado con Juan porque nada habia recibido de él. Sin embar-
go, Clemente, que se aproximaba riapidamente al logro de su
finalidad, ordend el 26 de julio al nuncio que superara por
medio de la excomuni6n toda oposicién al perdén y que prohi-
biera todo proceso por pasadas herejias, movido a esto, como
Santiquatro le dijo a Paulo III, por su confesor, quien insistia
en que, como habia recibido dinero de los cristianos nuevos,
estaba obligado a protegerlos (21).

Clemente murié el 25 de septiembre. Se reanudé la lucha
bajo Paulo IHI, quien trasladé el asunto a una comisién. Mien-
tras tanto suspendioé el breve de perdén, pero ordend inte-
rrumpir todos los procesos, pues se habia organizado una ac-
tiva inquisicién episcopal quz continuaba sus actividades a
pesar de las 6rdenes del Papa. La comision informé en favor
del breve de perdén y de una Inquisicién sujeta a limitacio-
nes, con apelaciones a Roma. Juan rehusé aceptar esto y se
produjo un punto muerto en las negociaciones, durante el
cual el nuncio della Rovere llegé a un acuerdo con los cristia-
nos nuevos, fechado el 24 de abril de 1535, segun el cual ellos

26



LA INQUISICION DE PORTUGAL

prometian pagar a Paulo III treinta mil ducados si prohibia la
Inquisicién y atribuia la persecucién exclusivamente a los
obispos, quienes debian limitarse a seguir el procedimiento
penal ordinario; sumas menores se entregarian por concesio-
nes menos importantes. La curia hizo lo posible por ganarse
este dinero honestamente, y formul6 varias proposiciones a
Juan, que éste rechazd. Luego, el 3 de noviembre, fue solem-
nemente publicada en Roma una Bula que reiteraba el conte-
nido del breve de perdon, anulaba todos los juicios, ponia en
libertad a todos los presos, disponia el regreso de todos los
desterrados, levantaba todas las incapacidades, suspendia to-
das las confiscaciones, prohibia todo futuro procesamiento
por faltas pasadas, e imponia <l cumplimiento de estas provi-
siones mediante la excomunién (22).

Con esto Roma sostenia que habia cumplido plenamente
su parte en el acuerdo, pero los cristianos nuevos pensaban
de otra manera. Rzhusaron pagar la cantidad global, y della
Rovere no pudo —o al menos eso dijo él— remitir mas que
quinientos ducados. Esta parsimonia llegé en un momento
desdichado. Carlos V se encontraba en Roma, radiante con la
gloria de su conquista tunecina, y apoyé calurosamente las
demandas de su cufiado. El resultado fue un breve del 23 de
mayo de 1536 el cual constituyé una inquisicién de acuerdo
con el modelo espaiiol, s6lo que durantz tres afios se observa-
rian los procedimientos de la ley civil, y durante diez afios
las confiscaciones pasarian a los herederos de los convictos.
Diego da Silva seria el Inquisidor General, teniendo derecho
el Rey a nombrar un adjunto. Diego recibié la solemne inves-
tidura de su cargo el 5 de octubre, y el breve se publicé el 22
del mismo mes (23).

Esto probablemente sirvié a los cristianos nuevos de lec-
cién a propdsito de su inoportuna tacafieria, pues un breve
del 9 de enero de 1537, dirigido a Girolamo Recanati Capodi-
ferro, el nuevo nuncio designado para Portugal, le dio pleno
poder en apelaciones incluso de avocar casos en via de juicio
y de resolverlo, mientras que otro breve complementario del
7 de febrero le concedié poder para suspender la Inquisicién.
Sus instrucciones le exigian también procurar enérgicamente
la derogacién de la ley que prohibia la expatriacién, y esto se
reforzé con otro breve del 31 de agosto amenazando de exco-
munién y suspensién cualquier interferencia contra los que

27



JUDAIZANTES

abandonaran el reino para llevar sus agravios y apelaciones
a Roma (24). Estas apelaciones representaron una fuente de
grandzs beneficios para la curia, que vendia a precios globa-
les absoluciones y exenciones para todos los solicitantes; los
tribunales pusieron todos los obstaculos posibles en el camino
de este trafico, pero para Roma le era importante mantener
libre el curso de esta corriente de oro. De momento esto era
de menor interés para los cristianos nuevos, pues Capodiferro
era tan venal como su predecesor y exploté sus grandes pode-
res al maximo, vendiendo absoluciones y perdones por lo qus
le dieran, Como afirmaba Juan en carta del 4 de agosto de
1539, su escandaloso trafico hacia que los judios se sintiesen
tan seguros de su impunidad que pscaban con audacia. A la
vez que pedia su destitucion, el Rey procuré reducir sus pode-
res designando a su hermanc don Enrique, un joven de
27 afios, para el cargo vacante de segundo Inquisidor General.
Enrique era arzobispo de Braga, puesto que renuncié en
favor de Diego da Silva, quien dimitié como Inquisidor Gene-
ral, y Enrique permanecié hasta su muerte en 1580 al frente
de la Inquisicién. De momento su plan era poco viable, ya que
Capodiferro lo traté con imperativa arrogancia: incluso puso
en tela de juicio sus poderes por defecto dz edad, y Paulo III
rehusé confirmarlo (25).

Paulo cedi6é ante la urgencia de Juan hasta el punto de
prometer que Capodiferro abandonaria Portugal el 1 de no-
viembre. Al mismo tiempo, coma iba a expirar el plazo de tres
afios durante los cuales la Inquisicién debia limitarse a aplicar
el procedimiento civil, escuchd las suplicas de los cristianos
nuevos y por la bula Pastoris aeterni, del 12 de octubre de
1539, modificé en muchos aspectos el inquisitorial, limitando
sus tentacionzs de injusticia y proveyendo amplias posibili-
dades de apelacién a Roma. Una importante clausula era que
solo se suprimirian los nombres de los testigos cuando pudie-
sen seguirseles graves peligros. Pero por la traicién de un
correo empleado por los cristianos nuevos esta bula no llego
a Lisboa hasta €] 1 de diciembre. Capodiferro retrasé su parti-
da hasta el 15 y salié de Lisboa sin publicarla, porque, como
el embajador portugués Mascarenhas informaria, los cristianos
nuevos rehusaron pagar el precio de extorsién pedido por
ello. Mascarsnhas insiniia que el Papa sabia esto, lo cual es
muy posible, pues Capodiferro fue muy bien recibido. A él y

28



LA INQUISICION DE PORTUGAL

a della Rovere se les encargé de los asuntos de la Inquisicién
portuguesa; poco después fue promovido al importante cargo
de Datario, y mas tarde elevado al cardenalato. Pero su nun-
ciatura no le resultaria tan lucrativa como habia pensado,
pues perdié quince mil cruzados en el mar, y llegé a Roma con
sélo eso mas o menos. Ya a su llegada a Portugal pidié ini-
cialmente a los cristianos nuevos dos mil cruzados, y le paga-
ron regularmente durante su estancia mil ochocientos al afio,
ademis de sus beneficios por el trafico de perdones. Pero
nada insélito habia en esto. En un momento de colérica sin-
ceridad le dijo en 1554 Julio III al embajador portugués qus=
los nuncios eran enviados alli para enriquecerse como premio
a servicios anteriores (26).

Al regreso de Capodiferro y tras un pequefio forcezjeo di-
plomético, Paulo III se inhibié por completo de la cuestién
durante casi dos afios. Juan se sentfa francamente satisfecho:
la sujecién por tres afios al procedimiento secular habia ex-
pirado, la bula Pastoris aeterni no habia sido publicada, la
Inquisicién tenia curso libre y su actividad le permitia rivali-
zar con la de Espaiia. Celebré su primer auto de fe en Lisboa
el 20 de septiembre de 1540, con veintitrés penitentes y sin re-
lajaciones, y pronto le siguieron otros (27). Hasta el 2 de di-
ciembre de 1541 Christovio de Sousa, entonces embajador,
no se refiere a los cristianos nuevos, los cualss, dice, trabaja
intensamente por que se envie otrc nuncio; él mismo habia
sostenido varias entrevistas con el Papa, cuya determinacién
era inflexible en vista de que eran tantos los quemados y
habia miles en prisién. Los cristianos nuevos ofrecian pagar
ocho o diez mil cruzados al Papa, y doscientos cincuenta men-
sualmente al nuncio. En una audiencia ulterior Paulo dijo que
el nuncio tendria un sueldo de cien cruzados al mes, a los que
los cristianos nuevos podrian afiadir ciento cincuenta, a fin
de ponerlo a cubierto de la tentacién de soborno, a lo cual
Sousa replicé que asi dejaria de ser su juez para convertirse
en su abogado. En otra ocasién posterior el embajador leyé
una protesta del Rey tan enérgica que el Papa se levanté y
comenzé a pascar por la sala de un extremo a otro a la vez
que hacia la sefial de la cruz y decia que todo aquello era obra
del demonio. Sousa respondié extendiéndose en el relato de
los abusos de los nuncios anteriores, y aun ofrecié dejar su-

29



JUDAIZANTES

primir la Inquisicién si de este modo se libraba al reino del
mal de soportar a un nuncio (28).

La posibilidad de cualquier nueva discusién qued6 brusca-
mente cortada por una bomba. Miguel da Silva, obispo de
Viseu y ministro de Juan, hombre de alta cultura, habia sido
embajador en Roma en tiempos de Leon X y habia hecho du-
radera amistad con los futuros Clemente VII y Paulo III
Ultimamente habia caido en desgracia en la corte e iba a ser
encarcelado, pero huyé y se refugio en Italia. Juan intenté
hacerlo volver con cartas halagadoras, a la vez que enviaba
agentes pagados para que lo persiguiesen y asesinasen, segin
el mismo Silva. No podia Paulo herir al Rey en punto maés sen-
sible que anunciando, como hizo el 2 de diciembre de 1541, la
elevacién de Silva a cardenal. La célera de Juan no tuvo limi-
tes: pronto privé al nuevo cardenal no sélo de sus cargos y
temporalidades, sino también de su ciudadania, haciendo de
él asi un proscripto, y el 24 de enero de 1542 un correo espe-
cial llevé a Sousa érdenes perentorias de dejar Roma tan
pronto como pudiese presentar sus cartas de dimisién. Su in-
forme acerca de cémo fue recibida esta repentina ruptura de
relaciones indica que dio origen a temores de que Portugal
pudiera retirarse de la obediencia a Roma (29).

Esto privé a los cristianos nuevos de la ayuda que habian
comprado en Roma y dejé a Enrique en pleno mando de la
Inquisicién. La perfecciond estableciendo seis tribunales: Lis-
boa, Evora, Coimbra, Lamego, Oporto y Thomar. De ellos los
tres primeros quedaron como permanentes, mientras que los
otros fueron posteriormente suprimidos como innecesa-
rios (30). Por otra parte Paulo III perseveré en su propdsito
de imponer otro nuncio a Portugal, y para este puesto desig-
né a Luigi Lippomano, obispo coadjutor de Bergamo. Una car-
ta interceptada de Diego Fernandez, agznte romano de los cris-
tianos nuevos, de fecha 18 de mayo de 1542, muestra la ansie-
dad con que esperaban su llegada y proyecta luz sobre sus
relaciones con la curia. Diego esta esperando el dinero con
que pagar los mil cruzades al nuncio, quien los reclama al
momento, aunque sus é6rdenes eran no pagarselos hasta que
Lippomano se encontrase fuera de las murallas de Roma.
Todo el mundo reclama dinero, hasta ¢l extremo de que él esta
a punto de perder el juicio. Ha accedido a pagar ciento cua-
renta cruzados por los perdones de Pero de Noronha y Maria

30



LA INQUISICION DE PORTUGAL

Thomaz, que envia, y pide inmediato rezsmbolso. Luego, ¢l 19,
afiade que en tal dia se ha visto obligado a pagarle los mil
cruzados al nuncio, que ha logrado esa suma dando sus inver-
siones, y que aunque asi ha desobedecido érdenss ruega se le
envie dinero, ya que sin €l todos sus esfuerzos y gastos se per-
deran. Una postdata el dia 20 alude a un perddén genzral que
el Papa se propone conceder en el futuro. La gente, dice, mal-
gasta su dinero en obtener perdones individuales; el Papa pre-
fiere darlos en una provisién general a la que todos deberian
contribuir, y esto es lo mas importante obtener. Del caso de
Antonio Fernandez, de Coimbra, aparece claro que, cuando se
obtenian cartas de exencién, pronto el Rey proscribia a los
receptores, los cuales entonces se procuraban nuevas cartas
pidiendo al Rey que les otorgase salvoconductos y permiso
para vender sus bienes inmuebles y muebles (31),

Juan escribié a Lippomano que no fuera, y persistié a pe-
sar de los ruegos de Carlos V. Sin embargo, el nuncio se puso
en camino. Sabemos de su llegada en agosto a Aragén, donde
se encontré con el tesorero de Portugal enviado a hacerle de-
tenerse. Este ultimo estaba perfectamente informado del pago
de los mil ducados y del estipendio mensual, acerca de todo
lo cual el nuncio profesé la méas inocente ignorancia, y afiadié
luego que las cartas interceptadas demostraban que también
el cardenal Silva iba a recibir doscientas cincuenta coronas al
mes por actuar como «protector» de los judios. Sin embargo,
alguien finalmente persuadié al tesorero a que escribiese en
términos favorables a su amo, y Lippomano reanudé su viaje,
dirigiéndose a Valladolid (32). Juan rehusé condescender. Al
saber que el nuncio habia llegado a Castilla, le escribié orde-
nandole detenerse hasta recibir noticias del Papa, al cual habia
dirigido el 18 de septiembre una enérgica carta pidiéndole que
no enviase ningin nuncio a interferir con la Inquisicién; no
actuaba él mismo por codicia, decia, pues no habia confisca-
ciones, y era verdad, como lo era que, como por otra fuente
sabemos, el mantenimiento de la Inquisicién le costaba diez u
once mil ducados al afio (33).

Lippomano habia asegurado el tesorero portugués que no
iba a interferir con la Inquisiciéon; que sus 6rdenes eran com-
probar si los inquisidores hacian justicia, y que si no la ha-
cian, su conciencia le moveria a pedir al Papa que adoptase
las medidas necesarias. Pero sus instrucciones sscretas eran

31



JUDAIZANTES

de muy distinto tenor. Se le habia dicho que no dudase en
proceder con energia, si bien guardando cortesia externa, ya
que Portugal se hallaba en extrema debilidad y cercana a su
ruina, el Rey muy empobrecido y agobiado de deudas tanto
en el pais como en el exterior, odiado del pueblo y completa-
mente sometido a la influencia de los frailes, y al mismo tiem-
po sus relaciones con Francia y el Emperador nada amistosas.
En cuanto al Infante Enrique, si no se le llegaba a privar del
cargo de Inquisidor General, debia al menos procurar dispen-
sa de su falta de edad, pedir absolucién por sus faltas pasadas
y confirmar o anular todos los juicios anteriores. Con respecto
a la Inquisicion, seria muy santa cosa abolirla y entregarla a
la jurisdiccion de los obispos; el nuncio tenia poderes para
hacerlo asi o para suspenderla, y debja manifestarlos con
toda claridad de modo que pudiera saberse que eso quedaba
a su discrecién. Entre tanto podria expedir letras de exencién
a todos los que se las pidieszn previo siempre el correspon-
diente pago, y aunque el precio fuera bajo, el total seria alto,
ya que habia cincuenta mil. La bula declaratoria del 13 de
noviembre (sic) de 1539 [12 de octubrz], anulada por Capodi-
ferro, se publicaria sin consultar al Rey. No era necesario que
se fijase en las puertas de las iglesias, pero se darian copias a
todos los que las pidiesen, para servirse de ellas si se les lla-
maba a juicio, y se le notificaria a Enrique que todos los pro-
cedimientos deberian conformarse con ella; si protestaba, se
le diria que tal era la voluntad papal y que podia escribir al
Papa caso de que lo considerara conveniente. Finalmente se
le advertia a Lippomano que por todas partes se ejercerian
presiones contra él, pero que debia mantenerse firme y tener
presente que tenia poderes para abolir la institucién por com-
pleto. Aunque el ciego fanatismo de Juan fuese grande, no
podemos sorprendernos de que pusiese dificultades a admitir
en su reino a un emisario que sz presentaba a desafiarlo y a
destruir sus mas caros planes. Por otra parte, una carta que
en diciembre envié el portavoz de los cristianos nuevos a su
gente en Roma, enviandole al mismo tiempo dos mil cruzados,
pinta su desesperada ansiedad por la llegada del nuncio: sera
su salvacién, como su ausencia es su destruccidn; indtilmente
se gasta dinero para conseguir breves si no hay quien los haga
cumplir (34). En verdad podian sentirse desesperados, pues
la Inquisicién desarrollaba una actividad despiadada. En un

32



LA INQUISICION DE PORTUGAL

auto celebrado en Lisboa el 14 de octubre de 1542 apareciesron
cien reos, de los cuales fueron relajados veinte. Jodo de Mello,
al informar de esto al Rey, se queja de que todavia las prisio-
nes estaban llenas con los que esperaban juicio. Y atin no era
esto todo, pues Herculano nos da un cuadro lleno de detalles
horribles sobre las atrocidades que por todas partes se perpe-
traban, semejantes a las vistas anteriormente en los memoria-
les de Llerena y Jaén (35).

Aun ignorando las instrucciones del nuncio, Juan persistio
en negarse a aceptarlo hasta tener una respuesta a su carta
del 18 de septiembre. Tardaba en llegar, y Lippomano se que-
jaba en vano del desacato a la Santa Sede que se manifestaba
al hacerle ir de una hosteria a otra. Residié en Salamanca
algin tiempo, y luego, ante la falsa noticia de que iba a ser
admitido, acudié a Badajoz, pero sélo para hallar que la fron-
tera se le cerraba. Alli se veria obligado a permanecer varios
meszs, desesperanzado y quejumbroso (36). Al mismo tiempo
Francisco Botelho, que habia sido enviado con una carta de
Juan, se entrevistaba con el Papa, quien suavemente le asegu-
ré que la mision de Lippomano era solamente notificar al Rey
la préxima convocatoria del Concilio de Trento. Al fin se arre-
glé que se limitaria a ésta y a aquellas otras cuestiones que el
Rey permitiese. Un Brezve en tal sentido, satisfactorio para los
agentes portugueses, fue redactado y despachado desde Roma
el 31 de noviembre. No debié llegar a Portugal antes de los
primeros meses de 1543, pues una carta de Juan del 2 de mar-
zo menciona su llegada y la satisfaccion que le produce el
acuerdo, en el cual espera que los actos del Papa correspon-
dan a sus palabras. Lippomano, privado asi de sus poderes y
sin perspectivas financieras esperaba ansiosamente su destitu-
cién, pero no se le permitié volver hasta fines de 1544. Obede-
cié las instrucciones finales y se abstuvo de ayudar a los cris-
tianos nuevos (37).

Probablemente el que Paulo cediese en esto pueda expli-
carse por una negociacién que andaba en juego a comienzos
de 1543. A través del cardenal de Burgos se le propuso a Juan
que el Papa concederia a Portugal una inquisicién idéntica a
la de Castilla si durante cierto namero de afios la mitad de
los beneficios de las confiscaciones se le entregaban a la Santa
Sede. Este frio ofrecimiento para vender a los cristianos nue-
vos muestra cudn puramente mercantil habia sido la fluctuan-

33



JUDAIZANTES

te proteccién concedida a ellos hasta entonces, y Juan la reci-
bié con el mismo espiritu. Protestando que él nunca habia
buscado ganancias en sus esfuerzos para servir a Dios, dio
instrucciones a su represzntante de que podia acceder a tres
afios, pero que procurase reducir la participacién pontificia
a un cuarto (38). El regateo qued6 en nada, pero Roma llegéd
a temer de nuevo que Portugal pudiera ssguir el ejemplo de
Inglaterra, y se buscé propiciar a Juan con un reiterado ofre-
cimiento del capelo cardenalicio para el Infante Enrique.
A esto replic6 asperamente que cuando lo habia pedido se le
dio a Silva, y ahora que no lo habia pedido no le parecia justo
aceptarlo. Pero posteriormente asinti6, y en diciembre de 1545
Enrique recibié el honor. Ademas en octubre de 1543 recibié
la Inquisicién una muestra de buena disposicién con un breve
facultando a perpetuidad a los oficiales para disfrutar de be-
neficios in absentia aunque, como ya hamos visto, en Espafia
la concesi6n se hacia sélo por cinco afios. Pero la verdad es
que no fue completamente gratuito, pues costé doscientos cin-
cuenta cruzados ademds de setenta por derechos regulares (39).

También de otra manera fue favorecida la Inquisicién. Va-
liéndose del sobornado cardenal de Paris, el embajador por-
tugués, Balthasar de Faria, podia examinar todas las cartas
pontificias de exencién otorgadas a los cristianos nuevos. En
una suya del 18 de febrero d= 1544 explica el uso que hacia
de esta informacién: se oponia a cada una y las combatia du-
ramente, y el pobre Papa, abordado por ambas partes, tenia
que cambiar sus decisiones, segiin prevalecian las influencias
rivales. Ademas se le enviaba por anticipado informacién a
Enrique por la que éste podia prevenir las gracias papales o
impedir que tuviesen efectividad. Enrique recibié el consejo
de rechazar como subrepticias todas las que Faria no hubiera
visto, apelar al Papa e informar a Faria, pues éste era tam-
bién el modo de actuar de los inquisidores castellanos. Una
especie de lucha de guerrillas en el intervalo de luchas ma-
yores (40).

Uno de estos conflictos estaba préximo. Paulo III decidié
enviar otro nuncio encargado de sacarle al Rey las tempora-
lidades del cardenal Silva y de moderar la severidad de la
Inquisicién. Para esto escogié a Giovanni Ricci da Montepul-
ciano, quien al mismo tiempo fue designado para el arzobis-
pado de Siponto. Faria por su parte se jacté de haber conse-

34



LA INQUISICION DE PORTUGAL

guido aplazar la salida del nuncio hasta que el Rey tuviese
noticia de ella, pero de hecho Ricci partié el 17 de julio
de 1544 (41). Hizo un cémodo viaje y no llegé a Valladolid
hasta el 5 de noviembre; alli se encontré con que lo esperaba
Christovdo de Castro con letras del Rey prohibiendo su en-
trada. Consiguié hacer creer a Castro que no trafa instruccio-
nes relativas a Silva ni a la Inquisicion que pudissen ofender
al Rey, quien de acuerdo con esto el 28 de noviembre escribié
cautelosamente admitiéndolo bajo estos supuestos. Pero ca-
sualmente ocurrié que antes de partir el correo con esta carta,
Lippomano, que todavia actuaba como nuncio, recibié y fijé
en las puertas de las iglesias un breve pontificio con fecha 22
de septiembre inhibiendo a todos los inquisidores y jueces
eclesidsticos de ejecutar cualquier sentencia dictada contra los
cristianos nuevos o de proceder a dictarla en otros casos,
hasta que Ricci llegase, investigase e informase acerca de las
actividades de la Inquisicién, después de lo cual podria cono-
cerse el arbitrio papal. Con esto se arreglé la cuestién. Se en-
viaron copias del breve a De Castro para justificar ante la
corte espafiola la negativa absoluta a admitir a Ricci hasta
que Juan tuviese una respuesta a sus cartas, en que pedia
explicacién y reparacion, despachadas por un correo especial.
Al mismo tiempo el breve fue obedecido: no hubo mas autos
desde junio de 1544 hasta 1548 (42).

Considerando todo lo que habia ocurrido en los diez ulti-
mos afios, habia una inexcusable injuria en todo ello, que re-
sulta dificil comprender careciendo de informacién acerca de
las actividades secretas de los cristianos nuevos en Roma,
salvo que fuese convencer a Juan de que tenifa que pagar caro
el placer de perseguir a sus stibditos. El dio rienda suelta a
su célera en una o dos cartas a Balthasar de Faria, y el 13 de
enero de 1545 despaché a Simio de Veiga urgentemente con
instrucciones para pedir el establecimiento de la Inquisicién
como satisfaccion por los agravios recibidos por el Rey; el re-
ciente breve debia ser anulado, y Ricci someterse a las limi-
taciones impuestas a su predecesor, y nada debia decir acerca
del cardenal Silva. Su prolija carta al Papa, para ser leida en
el Consistorio, era franca, pero no destemplada; si se tiene
en cuenta la provocacién que la origing, era mucho mas mo-
derada de lo que la doblez pontificia merecia (43).

35



JUDAIZANTES

Esta carta quedd sin respuesta durante casi seis meses,
tiempo durante el cual se intent6 poner a prueba de nuevo
la credulidad de Juan. El cardenal Sforza, uno de los nietos
del Papa, escribié en su nombre que, si el nuncio era admi-
tido, se le concederia todo lo que él habia pedido en favor de
la Inquisicién, y el cardenal Crescencio lo confirmé de pala-
bra. Pero con natural desconfianza el Rey pidié a Paulo que
€l mismo lo ratificase a Faria, y entonces admitiria a Ricci.
Todavia el 22 de junio de 1545 escribia en este sentido, no
sabiendo que el 16 el Papa habia respondido a su carta con
un breve en el cual, con irritante afectacién de benignidad,
perdonaba la aspereza de Juan; luego, en contra de las aseve-
raciones de Juan sobre la perversidad de los cristianos nuevos
y la moderacion de la Inquisicién, recogia las quejas que cons-
tantemente le llegaban de su crueldad e injusticia y las nu-
merosas quemas de inocentes; como estaba bajo su jurisdic-
cién, €l era el responsable y no podia olvidar el deber de in-
vestigar la verdad ante tales declaraciones contrapuestas; tam-
bién estaba pendiente el despojo del cardenal Silva, que se
debia remediar. El breve terminaba con la significativa ame-
naza de que, si estas cuestiones no se resolvian, él no podia
exponerse ante Dios Todopoderoso a ser acusado de negligen-
cia en cosas de tanta importancia (44).

Siempre es dificil determinar los tortuosos caminos de
la corte pontificia. Cuatro dias antes de la fecha de este breve,
el 12 de junio, el cardenal Sforza envié a Juan por escrito las
seguridades que pedia, prometiéndole que, si admitia al nun-
cio, el Papa le concederia todo lo que deseaba para la Inqui-
sicién. Al recibirlo en agosto, el Rey inmediatamente replico
que, basandose en las seguridades del cardenal, permitiria a
Ricci entrar en Portugal, y pidié que se hiciese la necesaria
bula y fuese enviada por Simdo da Veiga. Al mismo tiempo
dio a Ricci permiso para venir, cautelosamente afiadiendo que
seria bajo las mismas limitaciones impuestas a Lippomano.
Ricci, detenido por enfermedad, no llegé hasta el 9 de sep-
tiembre, y se trajo consigo el amenazador breve del 16 de
junio. Bien puede creerse que Juan quedé anodadado, y es-
cribié a sus embajadores diciendo que no sabia qué decir (45).

El Papa buscé un compromiso ofreciendo anular el breve
del 22 de septiembre de 1544, y que, cuando el nuncio le in-
formara, dejaria todo en las manos del Rey, pero rehusé dar

36



LA INQUISICION DE PORTUGAL

cumplimiento a las promesas del cardenal Sforza. No se dio
respuesta, pero el breve de anulacién se hizo y le llegé a Ricei
el 18 de enero de 1546, acompafiado por otro facultdandolo
para actuar en el caso dz que descubriese abusos en la Inqui-
sicién, pero la tinica investigacién que Juan permitié fue exa-
minar los papeles de cuatro o cinco casos e interrogar al inqui-
sidor acerca de ellos. El primer caso sometido fue el de un
septuagenario quemado unos afios antes. Era uno de los con-
vertidos a la fuerza; inmediatamente habia confesado mas de
lo que habian dzclarado los testigos contra él, y suplicé cle-
mencia. Ricci pregunté al inquisidor Jodo de Mello por qué
lo habia quemado, ya que no era relapso, a lo cual Mello
replicé que su arrepentimiento era simulado, pues habia va-
riado a lo largo de los tres interrogatorios; pero al examinar
las actas se hallé que las diversidades eran triviales. Ricci pi-
dié una copia del proceso para enviarla a Roma y se le pro-
metié, pero no se le dio. Su informe naturalmente fue desfa-
vorable para la Inquisicién, y el Papa, suponiendo que el
breve de 1536 la habia establecido por diez afios solamente,
notificé a Juan que el términc habia expirado: como deferen-
cia hacia él se prorrogaba por un afio, pero se le dijo que en-
tonces deberia quedar definitivamente resulta la cuestién de
los cristianos nuevos; se sugirié que o se otorgara un perdén
genera] o que podia expulsarlos a todos de su reino (46).

Podemos suponer que en una crisis como ésta el oro de
los cristianonuevos no se escatimé en Lisboa ni en Roma.
Evidentemente Juan comprendié que habia llegado el momen-
to decisivo y que debia realizar un esfuerzo supremo para
granjearse la buena disposicién de sus stbditos. Tampoco él
se habia mostrado mezquino en satisfacer las urgentes deman-
das de sus embajadores de ser liberal con los cardenales. El
cardenal Farnese, nieto favorito de Paulo III y el m4s influ-
yente miembro del Sacro Colegio, recibié de €l una pension
de tres mil doscientos cruzados, asignada en 1544 a partes
iguales sobre las sedes de Braga y Coimbra, para asegurar su
benevolencia: en un momento critico, en 1545 se le pagaron
los atrasos y dos afios por anticipado a la vez, resultando la
alta suma ds trece mil cruzados. Tan poca reserva habfa en
estas materias que después de la muerte del cardenal Santi-
quatro, «protector» de Portugal, Juan sugirié al mismo Pau-
lo III como su sucesor, indicando las grandes «propinas» que

37



JUDAIZANTES

se embolsaria a cambio de ciertas provisiones acerca de los
obispos que el Rey solicitaba. Para esto y para el pago a Far-
nesio emitié letras de cambio por un importe de treinta y tres
mil cruzados. Julio III era tan venal como su predecesor. En
1551 Juan, en respuesta a una insinuacién de que era de de-
sear un regalo, le envié un magnifico diamante valorado por
los joyeros romanos en cien mil cruzados. Julio se sintié muy
complacido y declaré que lo harfa posesién hereditaria de su
familia; pero cuando al afio siguiente sugirié que estaria dis-
puesto a aceptar otro regalo, Juan, que estaba disgustado con
él por entonces, rehusé responder, diciendo que, cuando el
Papa accediese a sus demandas de hacer a Enrique legado
perpetuo, podria pensar en darle algo. Esto movié a Julio
a transigir. En 1553 hizo el nombramiento, y en 1554 Juan le
envié un broche (47).

En tales materias les era dificil a los subditos competir
con su monarca, Bajo la presién tan habilidosamente ejercida
por Roma se le ocurri6 a Juan una brillante idea. Por carta
del 20 de febrero de 1546 a Balthasar de Faria sugirié que, a
cambio de una Inquisicién libre, concederia al cardenal Far-
nese la administracién y rentas de la sede de Viseu, retenidas
al cardenal Silva, dando asi satisfaccién al mismo tiempo al
objetivo de sus deseos y a su rencor contra el desdichado pre-
lado, al privarlo del apoyo papal (48). Este deslumbrante cohe-
cho vencid los escrupulos de Paulo en cuanto a su responsabi-
lidad ante el Todopoderoso y su amistad con Silva. La Santa
Sede se habia manchado con muchos casos de nepotismo y
rapacidad, pero su historia muestra pocas transacciones de
una impudencia mas desvergonzada en su sacrificio de aqué-
llos a quienes habia prometido proteger. Paulo, sin embargo,
procuré mantener alguna apariencia de decoro al abandonar
a su suerte a los cristianonuevos: aventuré la peticién de
que hubiera un perdén gengcral por faltas pasadas y se otor-
gara un plazo dentro del cual quienes quisieran emigrar po-
drian abandonar Portugal. Juan estaba decidido a conseguir
todo lo que pudiese, y se inici6 toda una serie de inextricables
negociaciones que se prolongarian dos afios, 1546 y 1547, en
las cuales cada parte procuré ser mas habil que la contraria,
preocupandose poco de su inconsistencia. Las cosas se com-
plicaron con la cuestién de las rentas acumuladas de Viseu,
que Juan no queria restituir y que Paulo reclamaba donosa-

38



LA INQUISICION DE PORTUGAL

mente «para la fabrica de San Pedro». Ignacio de Loyola in-
tervino en la disputa, como también dos padres del Concilio
de Trento, Frade Jorge de Santiago, un inquisidor, y el carme-
lita Balthasar Limpo, obispo de Oporto, un fanatico sincero
y sin reserva, quien se escandalizé al saber de un breve de
salvoconducto expedido secretamente invitando a los cristia-
nonuevos portugueses a dirigirse a Italia, con seguridades
de que no se les crearian dificultades por razén de su religién.
En consecuencia, como dijo el obispo, quienes habian sido
bautizados al nacer se fueron alli € inmediatamente se circun-
cidaron y llenaron las sinagogas bajo los ojos mismos del
Papa. Esto se interpreté como que éste deseaba emigrasen
libremente de Portugal a fin de que Italia pudiera beneficiarse
de la inteligencia e industria de los apéstatas, argumento que
se exponia publicamente y al que no era fécil dar respues-
ta (49).

En la primavera de 1547, como parecia que la situacién
se iba encaminando hacia un arreglo, se expidieron los breves
necesarios. Uno del 11 de mayo otorgaba un perdén general
por faltas pasadas: los presos serian liberados, se devolverian
todos los bienes confiscados, se levantarian todas las inhabi-
litaciones, y el reincidente no incurriria en penas de relapso.
Otro del 1 de julio dirigido al cardenal Enrique le anunciaba
que el Papa habia concedido a la Inquisicién plenos poderes
procesalzs. Uno tercero del 5 de julio a Juan le informaba de
que el portador, Cav. Giovanni Ugolino (sobrino del fallecido
cardenal Santiguatro) llevaba la bula para la Inquisicién y
le exhortaba a comprobar que los inquisidores ejercieran sus
poderes con moderacién. Ugolino estaba facultado también
para tomar posesion de la sede de Viseu y demés beneficios
de Silva en nombre de Farnese, y para recoger los atrasos de
las rentas con destino a la «fabrica de San Pedro». Hubo atun
otros breves el 15 de julio, uno nombrando a Farnese admi-
nistrador vitalicio de la sede y sus beneficios, y otro retirando
y anulando todas las cartas de exencién de la Inquisicién que
los cristianonuevos habian estado comprando a subidos pre-
cios durante muchos afios. Finalmente, con fecha del 16 de
julio, llegé la por tanto tiempo esperada bula Meditatio cor-
dis, que establecia en Portugal una Inquisicién libre y sin
limitaciones. Declaraba que el Papa, en su deseo de que se
castigara con rigor el atroz crimen de herejfa, revocaba todas

39



JUDAIZANTES

las anteriores limitaciones a sus podsres y le otorgaba todas
las facultades que siempre habian tenido los inquisidores.
Para hacer efectiva la supresion de esas cartas de exencidn,
hacia avocacién al Papa de todos los casos pendientes ante
otros jueces que no fuesen el cardenal Enrique, y se los con-
fiaba a él y sus sustitutos con plenos poderes. Que Paulo sintié
ciertos escripulos de conciencia al abandonar asi a los cris-
tianonuevos que tan liberalmente habian dado dinero a la
curia, se advierte en un subsiguiente breve del 15 de noviem-
bre en el cual le dice al Rey que, como habia concedido a Por-
tugal una Inquisicidén libre, lz ruega encarecidamente que com-
pruebe si los inquisidores actian con caridad y no con seve-
ridad de jueces, en consideracién a la debilidad de los ned-
titos, pues esto seria muy satisfactorio para él (50).

La preocupacién del Papa por salvar las apariencias €s no-
toria en sus instrucciones a Ugolino. Recogen sus deseos de
que en virtud del breve de perdén sean indultados todos los
presos, que quienes vayan a abjurar lo hagan ante un notario
y no en un auto de fe, que durante un aiio a nadie se relaje ni
se le aprisione sino por faltas publicas y escandalosas, y que
los procesos se desarrollen como para los demas delitos, y al
mismo tiempo, que no se pueda derogar la ley que prohibe la
emigracién: al menos que se suspenda su aplicacién por un
afio, con lo cual velaba durante doce meses su traicién a los
desvalidos (51). Otras instrucciones de Farnese eran mas abier-
tamente cinicas. Para vencer la desconfianza de Juan accedia
a no tomar posesion de las temporalidades de Silva hasta que
el asunto de la Inquisicion quedase resuelto, aunque el emba-
jador Faria y el obispo de Oporto habian prometido que Juan
no pondria dificultades: bajo esta condicién el Papa habia
accedido a crear la Inquisicién, confiando en que ambas par-
tes llegarian a un acuerdo. Pero Juan debia ser persuadido a
acceder al perddn general y a las gracias que se le pedian en
lugar del permiso para emigrar, pues esto haria posible al
Papa responder a las apelaciones y quejas de los cristianos
nuevos, diciéndoles que con ellas tenian bastante. El Papa
estaba ansioso de que durante un afio la Inquisicién fuera
poco rigurosa y el procedimiento, el del Derecho civil; esto era
en realidad de menor importancia, pero ellos pensaban que
tenia mucha. También habia que decirles que, como en casos
del pasado, el Papa podia haber obtenido de ellos vzinte mil

40



LA INQUISICION DE PORTUGAL

cruzados por este perdén, pero que lo habia otorgado sin
recibir blanca. Es significativo ademas que tanto a Ugolino
como al nuncio Ricci se les advierta con especial interés que
no les exijan contribucién alguna a los cristianonuevos (52).

En una carta a Faria después del arreglo se ve cémo inter-
pretaba Juan estas reclamaciones en favor de las victimas.
Habia aceptado, decia, las condiciones relativas a la Inquisi-
cion sabiendo que nuevas protestas sélo servirfan para em-
peorar €l planteamiento, pero queria que la Inquisicién pro-
cediese en la forma conceaida por la bula. Los perdonados en
virtud del breve de perdém, si cometian herejia durante el
afio, podrian ser encarcelados y procesados inmediatamente,
pero no se dictaria sentencia contra ellos ni serian relajados
hasta que el afio expirara. Ordenaria a los inquisidores proce-
der con benignidad durante ese afo, pero tratar a la herejia
como a los otros delitos seria irracional, ya que no era esto
lo que el Papa disponia en la misma bula. En cuanto a la
prohibicién de emigrar, no era servir a Dios derogar la ley
como el Papa deseaba. El perddn debia publicarsz y los presos
ser puestos en libertad, pero los que abjuraran no debian
hacerlo en un proceso, sino publicamente a las puertas de las
iglesias (53). Asi sz levantaba bruscamente el velo con que
Paulo habia procurado disfrazar su abandono de los cristia-
nonuevos.

Desde mayo de 1547 Ugolino esperaba con impaciencia to-
dos los dias la orden de partir, pero hasta el 1 de diciembre
no salié de Roma con las bulas que decidirian la suerte de
Portugal. Fue probablemente en enero de 1548 cuando llegé
a Lisboa, donde se produjeron nuevas dilaciones por detalles.
El 24 d= marzo se firmé el acuerdo relativo a las temporali-
dades de Silva. Juan refunfufié por asignarse a la «fabrica de
San Pedro» las rentas acumuladas; no accedia a entregarlas,
pero al fin se sometié. El perdén se publicé en Lisboa el 10 de
junio, las prisiones quedaron vacias, y sabzmos que las abju-
raciones se hicieron en su mayoria privadamente (54). Asi,
después de una disputa que se habia prolongado diecisiete
afios, la Inquisiciéon fue implantada en Portugal. Al revisar
las caleidoscopicas vicisitudes dz la lucha, no podemos hallar
en ningliin acto de la Santa Sede motivo mas alto que el sor-
dido de hacer del dolor humano un mercado para el poder de
las llaves y venderlo al mejor postor.

41



JUDAIZANTES

Pronto procuraron los cristianonuevos salvar lo mas po-
sible del naufragio, consiguiendo la publicacién de los nom-
bres de los testigos, a base de la provisién canénica de que
s6lo debian suprimirse en el caso de poderosos delincuentes
que podian tomar venganza de los acusadores. Desde este pun-
to de vista se procuraron de Paulo III un breve del 8 de enero
de 1549 definiendo que los cristianonuevos y otros sélo po-
drian considerarse hombrzss poderosos, con relacién a la pu-
blicaciéon de los nombres de los testigos, si eran nobles en
ejercicio de jurisdiccion sobre vasallos, magistrados publicos
o funcionarios del palacio real. Parece hubo alguna dilacién
en su publicacién; pero, cuando llegé a conocimiento del Rey,
éste envié el 13 de agosto de 1550 una copia a Julio III, con
su urgente demanda de anularlo, ya que significaria la des-
truccién total de la Inquisicion (55). Se siguié una larga lucha
entre los embajadores portugueses y los cristianonuevos en
la cual durante algan tiempo triunfaron estos ultimos. No
vale la pena entrar en detalles, pero los incidentes finales son
demasiado expresivos de la marcha de las cosas en la corte
pontificia para pasarlos por alto. Paulo IV subié al pontifi-
cado el 23 de mayo de 1555. Cuando aun era cardenal, habia
manifestado su oposicién al Breve, pero el embajador Alfonso
de Lencastro, auxiliado por el Gran Inquisidor cardenal Ales-
sandrino, el futuro Pio V, no encontrd dificil convencerle.

Se redacté y aprobé el breve de revocacién y se envié a
la Dataria para despacho. Ocurrié que su oficial adjunto era
un cristianonuevo, castellano, y cuando el secretario del em-
bajador pidi6 el breve le dijo que Paulo IITI habia hecho una
cosa justa y santa, y que en Portugal los inquisidores desea-
ban quemar a todo el mundo. El breve fue retenido y, cuando
se le formularon al Papa quejas de que su Dataria rehusaba
obedecer 6rdenes, prometié ocuparse de esto. Nada mas se
consiguié de €l por entonces, ya que sus temerarios conflictos
con Felipe II le dieron abundante tarea en los afios siguientes.
Pero Lencastro continué sus esfuerzos hasta ser rempla-
zado en abril de 1559 por Lourengo Pirez de Tavora, quien
lleg6 con urgentes instrucciones de procurar el breve de revo-
cacién. La paz con Felipe fue proclamada el 5 de abril de 1559,
pero Paulo IV, que ya contaba 84 afios, estaba decrépito y
absorbido ademds por el proceso del cardenal Morone. Sin
embargo Lencastro y Pirez se afanaron con la Congregacién

42



LA INQUISICION DE PORTUGAL

de la Inquisicién, que el 22 de julio lo aprobé. Inmediatamente
se lo llevaron al Papa y con ayuda del cardenal Alessandrino
obtuvieron la promesa de su firma. Se sorprendieron al dia
siguiente al saber que no lo habia firmado. Paulo habia pe-
dido su anillo dz sello, lo sacé de su bolsa y ya iba a aplicarlo
cuando eché una ojeada sobre el Breve: el predmbulo no le
gust6, pues entendia que no era fécil dar razones para la revo-
cacién sin merecer reprochzs. Lo puso a un lado y éste fue
uno de sus ultimos actos, pues murié el 18 de agosto. Durante
tres semanas ningin breve se expidié. El cénclave fue largo;
Pio IV no resulté elegido hasta =l 26 de septiembre. Pirez no
perdié el tiempo. En su visita de felicitacién el 2 de enero
de 1560, antes de la coronacién, urgié el asunto al Papa. Con-
fiado al cardenal Alessandrino, dio su aprobacién. El secre-
tario Aragonia recibi6 el encargo de redactar el breve y fue,
como Pirez pretendia, el primero firmado después de la coro-
nacién. Pirez atribuyé su éxito al profundo secreto en que
mantuvo la medida de modo que no llegaran a tener noticia
sus oponentes, pzro en medio de su personal satisfaccién por
dos veces advirtid solemnemente al cardenal Enrique que
usase de sus poderes con moderacién, pues en adelante seria
facil quemar a los cristianonuevos. En vano intentaron éstos
conseguir su anulacién; nadie prestaba atencién a sus agentes
ni a sus memoriales. La supresién d= los nombres de los tes-
tigos llegé a ser practica comiin en Portugal lo mismo que en
Espafia. Ademas se perdié toda esperanza de alivio cuando
en septiembre fue enviado como nuncio Préspsro de Santa
Croce y el cardenal Enrique fue confirmado legado a latere
en todas las materias relativas a la fe, suprimiendo asi toda
apelacién al Santo Oficio y toda posible interferencia de
éste (56). Tanta insistencia en procurar el permiso para ocul-
tar los nombres de los testigos demuestra la gran dificultad
que para la condena representaba su publicacién, y probable-
mente esto explica que, mientras se mantuvo la prohibicién,
la actividad inquisitorial quedé restringida. Una lista de autos
de fe tan completa como la investigacién ha llegado a formar
indica que, de los tres tribunales existentes, Lisboa no celebré
ningtin auto antes de 1559, ni Coimbra hasta 1567. Puede ha-
ber alguna laguna en los archivos que acaso explique esto,
y pueden haber sido mejor guardados los documentos en Evo-
ra, pues alli hallamos registrados actos en 1551, 1552, 1555 y

43



JUDAIZANTES

1560. Después ya serian mas frecuentes y de mayor severidad,
pero hasta el momento de la conquista por Felipe II en 1580
el ndmero total de autos registrados en los tres tribunales
fue de sélo treinta y cuatro, en los cuales hubo ciento sesenta
y nueve relajaciones en persona, cincuenta y una en efigie y
mil novecientos noventa y ocho penitentes (57). El numero
insignificante de relajaciones en efigie, en comparacién con
las multitudes que figuran en los primeros autos de Espaiia,
parece indicar que eran sélo de los que huian de la cércel o mo-
rian durante el juicio y que, a falta de confiscacién, los inqui-
sidores portugueses no tenian interés en averiguar las herejias
de los ascendientes ni en seguir examinando los expedientes
de los fugitivos.

La cuestién de la confiscacién de hecho habia sido dejada
por Paulo III en manos del Rey, quien hallé en ella una fuente
de ingresos para su arruinada tesoreria otorgando por dinzro
periodos de exencién decenales, practica que mantuvo la Re-
gencia después de la muerte de Juan, Probablemente en 1568
los cristianonuevos dudaron si pagar el precio pedido, pues
un breve de Pio V del 10 de julio de aquel mismo afio expone
que el ultimo plazo habia expirado el 7 de junio y que el Rey
Sebastian no lo habia prorrogado por comprobar que servia
de incentivo a la herejia y que habia pedido al Papa que no
escuchara las apelaciones. Esto de buena gana se lo prometié
Pio V y retiré todos los privilegios de que los cristianos nue-
vos pudiesen gozar. Sin duda esto los indujo a ser condescen-
dientes, pues se renovo la exencion. Pasado este decenio, Se-
bastian lo concedié de nuevo, como parte de sus esfuerzos para
financiar su desastrosa expediciéon africana, pero Enrique,
al sucederle en el trono, sinti6 grandes escrupulos dz concien-
cia por esta concesidon a la apostasia. Se dirigié a Grego-
rio XIII, quien en breve del 6 de octubre de 1579 renové el
de 1568 y le permitié anular la concesiéon hecha por Sebas-
tian (58). Como Portugal pasé al afio siguiente a manos de
Felipe II, ya nada mas sabzmos de la exencién de confiscacién.

Merece senalarse que Juan no extendiera a sus posesiones
de ultramar los beneficios de la Inquisicién. Los cristiano-
nuevos se habian aprovechado ampliamente de las oportuni-
dades ofrecidas por el comercio colonial y se habian estable-
cido en Goa y sus dependencias. La relativa libertad que alli
habia los estimulaba sin duda a mostrarse menos cautzlosos

44



1A INQUISICION DE PORTUGAL

que en la metrépoli, pues San Francisco Javier apenas habia
iniciado sus actividades misioneras cuando se sinti¢ escanda-
lizado por lo que vio, y el 30 de noviembre de 1545 escribié al
Rey exponiéndole la urgente necesidad de un tribunal inquisi-
torial. No recibio respuesta a su llamamiento. Juan murié el 11
de junio de 1557 dejando la corona a su nieto don Sebastidn,
un nifio de tres anos, bajo la regencia de la Reina viuda Cata-
lina, la cual abdicé en 1562 en favor del cardenal Enrique.
La Regencia sinti6 més preocupacién por las necesidades espi-
rituales de las Indias que el fallecido Rey, y en marzo de 1560
Enrique envié a Goa como inquisidor a Aleixo Diaz Falcho,
quien a fines de aquel mismo afio establecié un tribunal que
andando el tiempo gano siniestro renombre como el més des-
piadado de la Cristiandad (59). Cuando Lourengo Pirez, el
embajador en Roma, lo supo a través de Egipto, manifest6 a
la Regencia su temor de que este celo por la religién resultaria
en menosprecio de Dios y del reino, pues atraeria hacia Basora
y El Cairo a muchos que ayudarian al enemigo tanto en comer-
cio como en guerra (60). Su previsién resulté aun mas fundada
de lo que él mismo creia, pues a la acividad del tribunal cabe
atribuir en gran parte la decadencia de las otrora florecientes
posesiones de Portugal en la India. Después de acabar con los
cristianonuevos, volvié su atencién hacia los nativos cris-
tianizados que con tanta abundancia recompensaron los tra-
bajos misioneros de los jesuitas, pues Portugal no siguié el
prudente ejemplo de Espafia de eximir de la Inquisicién a los
nativos convertidos. Era imposible que aquellas pobres gentes
abandonaran por completo las practicas supersticiosas de sus
antepasados, pero cualquier caida en ellas, aun trivial, se cas-
tigaba con el mismo rigor que aplicado a recaidas semejantes
de los conversos de la peninsula. Incluso Felipe II reconocié
esta injusticia, y en 1599 obtuvo de Clemente VIII un breve
facultando a los inquisidores a conmutar las penas de relaja-
cién y confiscacién por reincidencia hasta la tercera, pero no
mas, facultad limitada a un término de cinco afios (61).
Tampoco deja de ser significativo que ningtin tribunal
se estableciera en Brasil, aun cuando los cristianonuevos,
que alli abundaban, resultaron ser un elemento muy pertur-
bador, por el aliento que daban a los holandeses en sus es-
fuerzos por asentarse alli (62). Habia un comisario, pero sus
poderes se limitaban a recoger pruebas y enviarlas con los

45



JUDAIZANTES

acusados a Lisboa, donde se les juzgaba y castigaba (63). Me-
rece seiialarse que en el tratado de 1810 con Inglaterra Portu-
gal se obligé a no establecer nunca la Inquisicién en sus pose-
siones americanas (64).

En general puede decirse que la Inquisicién portuguesa se
model6 segin la de Castilla. Toda una serie de edictos dicta-
dos por don Sebastian y don Enrique y confirmados por re-
yes posteriores otorgan a oficiales y familiares los privilegios,
exenciones e inmunidades de que gozaban en el reino her-
mano. Esto dio origen a disputas y competencias semejantes,
y a un crecimiento de las clases privilegiadas aun mayor que
en Espafia. En 1699 hallamos a don Pedro II pretendiendo
imponer un decreto de 1693 que limitaba a seiscientos cuatro
los familiares permitidos en las ciudades mayores y reducién-
dolos a uno o dos en cada una de las pequefias (65). La prin-
cipal diferencia en la organizacién de las Inquisiciones de los
dos reinos estaba en los oficiales portugueses conocidos como
deputados, de los cuales cuatro por lo menos eran nombrados
por el Inquisidor General como auxiliares de los tres inqui-
sidores que constitufan cada tribunal. Tenfan que poseer cua-
lificaciones que les permitiesen ser ascendidos a inquisidores.
Cumplian los deberes que se les asignaran, y en la consulta
de fe sustituian a los consultores espafioles, con la diferencia
de que emitfan voto decisorio y no simplemente consultivo.
Para hacer l=gal una sentencia se exigian por lo menos cinco
votos ademas del Ordinario (66). No cabia apelacién contra
una sentencia definitiva, por la razén de que no se comunicaba
al reo antes del auto en el que se pronunciaba, pero todas las
sentencias interlocutorias y los procedimientos intermedios
estaban sujetos a apelacién, y el Consejo Supremo ejercié mi-
nuciosa supervisiéon sobre cada acto de los tribunales antes
incluso de que, como hemos visto, empezara a hacerlo en
Espafia (67). Ciertamente la prolijidad de los detalles pres-
critos en el Regimiento del Inquisidor General de Castro, im-
przso en 1640, dejaba poco a la discrecién del inquisidor, y
su sistematica ordenacién en un autorizado cédigo de proce-
dimiento muestra un fuerte contraste con las variadas y a
menudo contradictorias cartas acordadas que se apilaban en
el secreto de los tribunales espafioles.

Aunque el objetivo de la Inquisicién era purificar el pais
del judaismo, no se limit6 a esto, y pronto demostré que po-

46



1.A INQUISICION DE PORTUGAL

dia ejercer una influencia extenuante sobre el desarrollo inte-
lectual lo mismo que sobre la prosperidad material de Portu-
gal. Entre los sabios extranjeros que André de Gouveia llevé
a Portugal en 1547 por encargo de Juan III para fundar un
colegio de artes en su Universidad de Coimbra estaba George
Buchanan como profesor de griego. Gouveia murié un afio
més tarde, y poco después los extranjeros fueron expulsados
y sustituidos por jesuitas, que se iban convirtiendo en el poder
dominante del pais. El método fus muy simple. Buchanan y
otros dos fueron procesados por la Inquisicién y encarcelados.
La acusacién contra el primero fue que habia escrito un poe-
ma contra los franciscanos, que habia hablado irrespetuosa-
mente de los frailes, que habia comido carne en Cuaresma,
que habia dicho que las doctrinas eucaristicas de San Agustin
eran semejantes a las condenadas por Roma, y que en general
estaba mal dispuesto hacia la Santa Sede. Encarcelado die-
ciocho meses, se le condené a reclusién en un monasterio para
ser instruido por los monjes, que él describe como buena
gente pero completamente ignorantes. Al ponerlo en libertad,
Juan le ofrecié reponerlo, pero él aproveché la primera opor-
tunidad para escapar a Inglaterra (68).

Mis eficaz golpe mortal a las inquietudes intelectuales fue
la persecucién de Damido de Goes, el mas ilustre sabio por-
tugués del siglo xvi. Ain joven de 22 afios, se le envié a Flan-
des como secretario de la factoria portuguesa. En 1528, al
despertdrsele la sed de saber, estudié latin, acudié a Padua
y rapidamente se dio a conocer a los sabios de toda Europa.
En 1545 Juan lo llamé a Portugal, donde surgié rivalidad en-
tre él y el provincial de los jesuitas, Simén Rodriguez, quizn
lo habia conocido en Padua y ahora lo acusaba ante la Inqui-
sicién de declaraciones heréticas alli nueve afios atras cuyos
detalles no podia recordar, pero tenia la impresién global de
que eran luteranas, Nada resulté, y en 1550 Rodriguez repitié
su acusacién, también sin consecuencias. Goes habia hecho
enemigos en su carrera literaria. En 1571 alguien resucité la
denuncia de Rodriguez, hecha veintiséis afios antes. Contaba
ya setenta afios de edad, invalido desde hacia veinte y apenas
capaz de mantenerse en pie, pero se le encerré en una maz-
morra el 4 de abril de 1571, y comenzé su largo proceso. Nin-
guna nusva prueba pudo presentarse contra él, pero declard
espontdneamente que cuando se encontraba en Flandes cayé

47



JUDAIZANTES

en el error de considerar las indulgencias de poco valor y que
bastaba con la confesion general; que abandoné estos errores
después de estudiar latin y aprender otras materias y habia
sido desde entonces rigurosamente ortodoxo; que a peticién
del cardenal Sadoleto habia escrito a Melanchton con la espe-
ranza de persuadirlo y que habia dado una carta de presen-
tacion para Lutero a Frei Roque de Almeida, cuya finalidad
era conocer bien la herejia para mzjor refutarla. En esta con-
fesién exclusivamente se baséd la sentencia, la cual declaraba
que era hereje luterano; pero, considzrando que ocurrié cuan-
do era un joven ignorante de 21 afios y que al aprender latin
habia abandonado sus errores, fue misericordiosamente con-
denado a nada mas que reconciliacion, confiscacién y cércel
perpetua, debiendo ser su abjuracién privada por razén de su
personalidad y su reputacion en el extranjero. Le fue asignado
como prision el monasterio de Batalha, y el certificado de su
entrega alli tiene fecha del 16 de diciembre de 1572, aunque
ya el dia 9 el juez do fisco habia recibido el certificado de
confiscacién. La prisién «perpetua» de la Inquisicién portu-
guesa debié ser temporal, como la de la espafiola, pues se
sabe que Goes murié en su propia casa, bien de apoplejia o
bien asesinado por sus propios, aunque en fecha que no cono-
cemos (69). Si cuarenta anos de ortodoxia no sirvieron para
expiar una vacilacién de juventud sobre uno o dos puntos de
fe, facilmente se podra comprender cuan poderoso instrumen-
to fue el Santo Oficio para ahogar el desarrollo de la actividad
intelectual en Portugal.

Cuando en agosto de 1578 el cardenal Enrique sucedié en
el trono a su sobrino-nieto Sebastidn, no renuncié al cargo de
Inquisidor General durante quince meses. Pero ya anterior-
mente, el 24 de febrero de 1578, teniendo en cuenta su edad y
sus achaques, procuré el nombramiento de Manuel, obispo
de Coimbra, como coadjutor con derecho de sucesiéon, mas
éste desaparecié con su soberano en la desastrosa derrota de
Alcazarquivir. Hasta el 27 de diciembre de 1579 Gregorio XIII
no lo sustituyé a peticion de Enrique por Jorge de Almeida,
arzobispo de Lisboa (70). Pronto murié Enrique, el 31 de
enero de 1580, universalmente detestado y s6lo echado de
menos porque con la rivalidad de los pretendientes al trono,
y el agotamiento del pais por el hambre y la peste, quedd el
camino abierto a la facil conquista de Portugal por Felipe II.

48



LA INQUISICION DE PORTUGAL

En la reorganizacion bajo la Corona espaiiola, la Inquisicidon
no fuz fusionada con la de Castilla, sino dejada como institu-
cién independiente bajo el arzobispo de Lisboa, pues Grego-
rio XIII rehusé acceder a la peticion de Felipe 1I de incorpo-
rarla a la jurisdiccién del Inquisidor General espafiol (71).

ero su designacion si pasé a la Corona espaiiola, y asi en
1586, a la muerte de Almeida, fue dado el puesto al cardenal-
archiduque Alberto de Austria, quien era también Gobernador
de Portugal (72). A su nombramiento se increment6 la acti-
vidad de la Inquisicién. En veinte afios, 1581-1600, los tres
tribunales celebraron en total cincuenta autos de fe. Las actas
de cinco de ellos se perdieron, pero sabemos que en los otros
cuarenta y cinco hubo ciento sesenta y dos relajaciones en
persona, cincuenta y nueve en efigie, y dos mil novecientos
setenta y nueve penitentes (73). Como la mayor parte de los

snitentes debieron ser castigados con confiscacion, podemos
comprender la severidad de la persecucion en una poblacién
tan limitada.

Aunque desde un principio debieron de ser grandes los
ingresos obtenidos de las confiscaciones de los acaudalados
cristianonuevos, sin embargo resultaban insuficientes, al ser
desviados por las composiciones que se pagaban a la Corona.
Sebastian, al mantener esta practica, tranquilizé su conciencia
exponiendo a Gregorio XIII que los ingresos de la Inquisicién
no excedian de 5.000 cruzados, lo que no bastaba para su
sostenimiento, por lo cual el Papa le concedié dos tercios de
los frutos de la primera prebenda que quedase vacante en
cada una de las catedrales de Evora y Coimbra, y la mitad de
una en cada una de los otros obispados del reino. Probable-
mente esto originé fuerte resistencia por parte de las iglesias,
pues nunca llegé a tener efectividad. Cuando Felipe II llegd
a ser monarca de Portugal, aunque las confiscaciones ya no
se componian, sin embargo reiteré la demanda, declarando
que eran indispensables 14.000 ducados al afio, mientras que
las rentas no excedian de 10.000. Gregorio respondié con un
breve del 28 de junio de 1583 por el cual renové la concesién,
pero reduciéndola a la mitad de una prebenda en Lisboa, Evo-
ra y Coimbra y a un tercio en las otras sedes, y no es probable
que bajo el duro mandato de Felips se permitiera que la con-
cesion quedara invalidada (74).

49



JUDAIZANTES

No resultara dificil comprender los impulsos que en estas
circunstancias motivaron la emigracién masiva a Espafia de
quienes encontraban hostil la tierra de su nacimiento. Bajo
el gobierno espafiol la situacién de Portugal fue deplorable,
como la describe en 1595 el embajador veneciano Francesco
Vendramini. Lisboa, que habia sido una ciudad rica y popu-
losa, estaba casi deshabitada; poseia en tiempos setecientos
barcos, pero quinientos habian sido capturados por el enemi-
go, la mayoria por los ingleses, y sé6lo le quedaban doscientos.
Todo esto, dice, no 1 disgustaba al Rey, quien deseaba tener-
los empobrecidos, ya que eran subditos rebeldes (75). En con-
secuencia, las perspectivas de las empresas comerciales eran
mas prometedoras en Espafia, donde el emigrante podia espe-
rar que, si no se tenia conocimiento de sus antecedentes, el pe-
ligro de persecucién seria menor. La inmigracién fue numerosa,
y sus consecuencias no tardaron en manifestarse en las actas
de la Inquisicién espafiola. Las convicciones por judaismo,
que habian llegado a ser relativamente pocas, aumentaron ra-
pidamente, y cuando se menciona el lugar de nacimiento de los
delincuentes, el término «portugués» aparece con aciaga fre-
cuencia. En 1593 el tribunal de Toledo juzgé a siete portugue-
ses, pero como habia un solo testigo y no confesaron bajo
tortura, sus casos fueron sobreseidos. Al afio siguiente el mis-
mo tribunal celebré un auto en el cual fueron quemados cinco
portugueses en persona y nueve en efigie: fugitivos o muer-
tos (76). En 1595 se celebré en Sevilla un auto en el cual fue-
ron penados ochenta y nueve judaizantes, ademis de cuatro
quemados en efigie, y poco después en Quintanar del Rey
(Cuenca) quedaron descubiertos treinta, de los cuales los obs-
tinados fueron quemados y reconciliados los demas (77).

Los cristianonuevos portugueses, tanto en su pais como
en Espaiia, se sintieron cada vez més ansiosos bajo la cre-
ciente presién. Eran ricos y podian pagar una tregua en forma
de perdén general por las faltas pasadas que incluyera los ca-
sos pendientes de juicio. En 1602 se iniciaron las negociaciones
con Felipe III para un breve pontificio a tal efecto. La orto-
doxia portuguesa se alarmé y los arzobispos de Lisboa, Braga
y Evora acudieron presurosos a Valladolid, donde se encontra-
ba la Corte, para protestar. La piedad espafiola, para la cual
tales transacciones eran cosa nueva, se sintié no menos con-
turbada, y se hicieron siniestras predicciones acerca de los

30



1L.0S MARRANOS PORTUGUESES

males que eso atraeria sobre el pais, Pero Felipe y su favorito
Lerma estaban desesperadamente necesitados de dinero, y to-
dos los escripulos quedaron vencidos por el deslumbrante
ofrecimiento de un soborno de 1.860.000 ducados al Rey, ade-
mds de cincuenta mil cruzados a Lerma, cuarenta mil a Jodo
de Borja y treinta mil a Pedro Alvarez Pereira, mismbros del
Consejo de la Suprema, y treinta mil a su secretario Ferniao
de Mattos. El breve pontificio fue expedido el 23 de agosto
de 1604. En el ultimo momento el trato estuvo a punto de
fracasar por la peticion de los cristianos nuevos de que se les
concediesen ocho afios para reunir la suma; pero la amenaza
de suspender la ejecucion del breve bast6 para que se avi-
niesen a razones (78).

El breve facultaba al Inquisidor General portugués, al
arzobispo de Lisboa y el recaudador papal, o a dos cuales-
quiera de ellos 0 a sus sustitutos, para reconciliar a todos los
cristianonuevos portugueses, donde quiera que pudieran en-
contrarse, con la imposicion de penas espirituales solamente.
Se extendia su aplicacién a todos los que estaban siendo juz-
gados o que ya habian sido condenados, si las sentencias aun
no se habian publicado. Liberaba de todas las confiscaciones
que aun no hubisran sido ingresadas en el fisco, y concedia
a los portugueses que se hallaran en Europa un aiio, y dos a
los de fuera de Europa, para presentarse y beneficiarse de sus
provisiones. La reconciliacién asi obtenida no acarrearia rela-
jacion en los casos de relapsos, y se prohibia interferir a to-
dos los inquisidores (79).

El breve se recibié en Valladolid hacia el 1 de octubre,
pero no se public6 en Lisboa hasta el 16 de enero de 1605. Sin
embargo, se obtuvo una real cédula prohibiendo la publica-
cién o ejecucion de cualesquier sentencias hasta que este bre-
ve entrase en vigor, aplicando asi sus beneficios a todos los
portugueses que estuvieran en manos de los tribunales espa-
fioles, lo mismo que a los que se encontraran en Portugal (80).
Su efecto se manifesté teatralmente sin dilacién. El 20 de
octubre el tribunal de Sevilla anuncié un gran auto de fe para
el 7 de noviembre. Se levantaron unos tablados de extraordi-
nario tamafio. Por la tarde del dia 6 recorri6 las calles la pro-
cesién de la Cruz Verde, en la cual participaron mis de qui-
nientos familiares. Acudieron multitudes de la comarca cir-
cundante en nimero superior a las posibilidades de alojamien-

51



JUDAIZANTES

to de la ciudad. Por la noche entraron los confesores a las
celdas de los condenados a relajacién, y una vez completados
todos los preparativos para la solemnidad, el inquisidor mas
reciente, Fernando de Acebedo, estaba para acostarse hacia
las once de la noche. Pero repentinamente llegé un correo
provisto de una orden para los inquisidores dondequiera que
se hallaren, fuese en su casa o incluso en su lecho, en con-
sulta de fe o en el escenario mismo del autor. Habia salido de
Valladolid a media noche del 3 y a ufia de caballo habia lle-
gado a Sevilla en setenta y dos horas, obligando a abrir las
puertas de las ciudades que encontraba cerradas en su camino,
para llegar a tiempo de presentarles a los inquisidores una
real cédula prohibiendo la celebracién del auto. Sostuvieron
algunos que el real decreto no debia ser obedecido sin que
mostrara la rabrica de la Suprema, pero ésta no era una opi-
nién firmemente establecida; y después de una breve consulta
se tomaron apresuradamente medidas para suspender la cele-
bracién del auto, en medio del asombro y desconcierto de toda
Sevilla. Las conjeturas fueron muy diversas, Explicaban algu-
nos que aquello se debia al reciente tratado con Inglaterra
en virtud del cual los ingleses en Espafia no deberian ser tur-
bados por causa de herejia; otros lo atribuian a los planetas;
pensaban otros que entre los condenados se contaban algunos
de alta posicion e influencia, cuyos amigos los habian podido
salvar; pero la hipétesis que encontré mas amplia aceptacién
fue que los cristianonuevos portugueses, numerosos y ricos,
habian ofrecido grandes sumas, calculadas en ochocientos mil
ducados, para que se suspendiese el auto, y esto parecia apo-
yado por el hecho de que el jinete de medianoche, antes de ir
a la Inquisicién, se habia detenido en la casa de Etor Antuner,
un rico comerciante portugués, quien le habia dado cincuenta
ducados por sus buenas noticias (81).

Bajo este perdén general los tres tribunales de Portugal
liberaron simultdneamente cuatrocientos diez presos el 16 de
enero de 1605 (82). No se puede dudar de que la gran comu-
nidad de judaizantes portugueses residentes en Espafia ob-
tuvo valida absolucién de todos sus pecados pasados durante
los doce meses de su duracién, aunque la Inquisicién puso en
su camino todos los obstaculos que pudo. El afio 1605 en
Toledo Antonio Fernandez Paredes, un portugués al que se
estaba juzgando con tres testigos adversos, hubo de insistir

52



LOS MARRANOS PORTUGUESES

en su derecho en virtud del perdén y argumentar que su es-
posa, Isabel Diaz, ya habia sido puesta en libertad en Coimbra.
El tribunal elevé el asunto a la Suprema, la cual ordend su
absolucion, si bien posteriormente en el mismo afio otros seis
portugueses serian juzgados y condenados sin aludirlo siquie-
ra (83): Pero las manos de la Inquisicién estaban atadas, por
lo que empled sus energias en sorprender a los portugueses en
nuevos delitos. Remiti6 el breve a los tribunales el 15 de abril
de 1606, y luego el 20 les llamé la atencién sobre el hecho de
que el afio habia expirado el 16, por lo cual debian examinar
inmediatamente sus actas en relacién con los portugueses ab-
sueltos en virtud del breve y proceder contra todos los que
no se hubieran aprovechado de €él, asi como contra los que
hubieran incurrido en herejia después de su expiracién (84).
A pesar de esto debié de haber por unos afios una conside-
rable interrupcién de la persecucién. Un autor sefiala en 1611
que el castillo de Triana de Sevilla se utilizaba como prisién
penitenciaria, pues nadie habfa a espera de juicio, ya que
todos los judaizantes habian sido perdonados, expulsados los
moriscos y eliminados los protestantes (85).

Pero este episodio no podia tener significacién permansen-
te. Su interés principal radica en que manifiesta las cifras y
riquezas de la nueva clase de culpables que vinieron a rampla-
zar a los moriscos expulsados para proporcionarles material
a los autos de fe y estimular la actividad inquisitorial con la
perspectiva de multas y confiscaciones. Desde ahora pocas
noticias tendremos de los viejos conversos espafioles. Casi to-
dos los judaizantes serdn portugueses y todos los portugueses
seran presuntos judaizantes: sospechosos cuya existencia era
pura angustia.. En 1625 en Salamanca el corregidor en su ron-
da nocturna entr6 en una taberna para dstener a un sacerdote
que habia cometido un homicidio. Tuvo unas palabras con
varios portugueses e inmediatamente los detuvo a todos, acu-
sandolos de ser fugitivos de la Inquisicién portuguesa. Infor-
mé de esto a la Suprema, ésta se comunicé con el tribunal
de Coimbra, y todos le fueron enviados a él para juzgar-
los (86). Cuando en 1633 se hizo un esfuerzo por levantar las
inhabilitaciones que discriminaban a los cristianos nuevos, el
licenciado Juan Adan de la Parra alegdé en contra como su
principal razén la obstinacién de los neéfitos portugueses:
incluso los defensores de la medida admitieron que no se les

53



JUDAIZANTES

podria aplicar, y Parra sefialé la imposibilidad de distinguir
entre ellos y los castellanos (87).

Varios intentos se hicieron de contener esta afluencia e
impedir su paso a través de Espaifia a Francia y Holanda,
donde los refugiados proporcionaban ayuda material a los
enemigos de la nacién. En 1567, durante la minoridad ds don
Sebastian, se renovo la vigencia de las viejas leyes que prohi-
bian a los cristianos nuevos portugueses abandonar el reino
o dirigirse a las colonias o vender bienes inmuebles sin espe-
cial licencia regia. Posteriormente Sebastidn las anulé, pero
las renové Felipe II en 1587, y permanecieron en vigor al
menos formalmente, aunque su cumplimiento resultaba difi-
cil. Un alivio parcial obtendrian en 1601 mediante el pago a Fe-
lipe III de doscientos mil ducados por un permiso irrevocable
para dirigirse a las colonias de ambas Coronas y para vender
propiedades territoriales; pero, con la acostumbrada desleal-
tad al tratar con la raza proscrita, este permiso se les retir6
en 1610, y en 1611 y 1612 la Suprema present6 al virrey de
Goa una provisién real ordenandole expulsar a todas las per-
sonas de sangre judia, lo cual él se negé a obedecer diciendo
que todo el comercio estaba en sus manos y que con su expul-
sién las colonias quedarian arruinadas (88).

Otro decreto de Felipe III de fecha 20 de abril de 1619
llamé la atencién del Inquisidor Genzral sobre los males re-
sultantes de las multitudes de portugueses que con sus fami-
lias y bienes pasaban a Francia: todo el que no pudiera mos-
trar una licencia expedida por la Corona portuguesa para
abandonar el reino, seria capturado y sus bienes secuestrados
sin mas o6rdenes. De conformidad con él pronto la Suprema
dicté las necesarias instrucciones a sus comisarios en los
puertos de mar y poblaciones fronterizas (89). Sin duda, esto
determiné en Portugal mayores restricciones a la emigracion,
y probablemente a ello podemos atribuir un elocuente memo-
rial, sin fecha, de los cristianonuevos, portugueses pidiendo
se les levanten todas las limitaciones. Caballeros de las mas
nobles casas, decian, se habian unido en matrimonio con
ellos, tanto en Portugal como en las colonias, y zllos habian
invertido sus riquezas en las buenas obras de fundar iglesias,
embellecer cofradias, dotar capillas y dar abundantes limos-
nas. El permiso para entrar libremente en Espafia no danaria
a la religién, ya que la Inquisicion estaba en todas partes. Los

54



LOS MARRANOS PORTUGUESES

beneficios derivados de las mutuas relaciones no restringidas
se mostraban ya en las rentas obtenidas en las poblaciones
fronterizas, que antes proporcionaban trece millones de ma-
ravedis, pagados irregularmente, mientras que ahora se recau-
daban treinta y seis millones, lo cual debia atribuirse a las
especias, perfumes, porcelanas, baratijas y otras mercancias
que ellos traian. Y lo mismo ocurria con las manufacturas
espafiolas exportadas a través de Vizcaya: las lanas y pafios
de Segovia, las sedas, y otros articulos. La tnica dificultad
que se oponia a la libre circulacién era que ellos se aprove-
chasen para dirigirse a otros paises prohibidos, pero a esto
se daba respuesta suficiente en otro lugar, ademas del hecho
de que Portugal tenia tantos puertos que resultaba imposible
impedir la emigracién, ya que bastaban dos horas para al-
canzar el mar y embarcarse, mientras que el viaje por tierra
era largo y costoso y podia contenerse en las poblaciones
fronterizas. Los cristianos nuevos habian enriquecido gran-
demente el reino y las colonias con su trabajo. En Brasil,
donde legalmente podian ser duefios de bienes inmuebles, casi
todas las plantaciones de aziicar estaban en sus manos, y
se incrementaban constantemente con gran beneficio de la
colonia y d= la renta publica. Como en virtud de la ley todos
se veian excluidos de todos los cargos y dignidades, su Unico
recurso era el comercio (90). Parece que estas alegaciones
resultaron convincentes, pues la prohibicién fue anulada, aun-
que ulteriormente renovada como veremos.

Si deseaban huir de Portugal, Portugal no estaba menos
ansioso por verse libre de ellos, extermindndolos o de otra
manera. La piadosa intensidad de odic que se les tenfa alcan-
z6 expresién suprema en 1621 en una obra feroz de Vicente
da Costa Mattos, cuya finalidad declarada era echarlos del
pais. Todas las viejas consejas de sus delitos contra los cris-
tianos las redne y presenta como verdades incontrovertibles.
Enemigos de la humanidad, como los gitanos, vagan por todo
el mundo y viven del sudor de los demds. Dominan el comer-
cio y administran haciendas de individuos y el regio patri-
monio sin mas capital que su industria y su falta de concien-
cia. Viven sélo para la perdicién del mundo. Antiguamente
castigaba Dios a quienes los maltrataban; ahora, en cambio,
castiga a quienes toleran a sstos judios. La decadencia de los
reinos espafioles es el castigo que Dios envia por tolerarlos.

55



JUDAIZANTES

Todos son idélatras y sodomitas, y dondequiera que van in-
fectan el pafs con sus abominaciones y constantemente inten-
tan convertir a los cristianos a su puerca fe. Lutero habia
empezado judaizando. Todos los herejes son judios o descen-
dientes de judios, como sz ha visto en Inglaterra, Alemania y
otros paises en los que han surgido. Calvino se llamaba a si
mismo padre de los judios, como otros muchos negadores del
dogma de la Santisima Trinidad; y Bucer declaré en su tes-
tamento que Cristo no es el Salvador prometido. Su perversa
obstinacién aparecia suficientemente probada por el numero
de los que a diario son quemados y el adn mayor de los que
escapan haciendo penitencia después de ser convictos (91).
Esta loca ebullicién de odio ignorante concordaba tan bien
con los prejuicios de la época que se hizo una segunda edicién
en 1633; ya en 1629 hizo traduccion del libro al espafiol Fray
Diego Gavilan Vera, reimpresa en 1680.

Un odio tan inextinguible no se iba a contentar con lo que
la Inquisicién estaba haciendo. Sabemos que en 1623 el tri-
bunal de Evora encarcelé a cien cristianos nuevos de la pz-
quefia poblacién de Montemor o Novo (92). Los autos de fe
se realizaron frecuentemente a escala desconocida en la Cas-
tilla contemporanea. El tribunal de Coimbra celebré uno el
16 de agosto de 1626 con doscientos cuarenta y siets peniten-
tes y relaxados, otro el 6 de mayo de 1629 con doscientos die-
ciocho, y un tercero el 17 de agosto de 1631 con doscientos
cuarenta y siete. Las estadisticas para los afios entre 1620 y
1640 no son completas, pues hubo diez autos cuyos detalles
no han llegado hasta nosotros, pero aun sin ellos la terrible
suma asciende a doscientos treinta relajados en persona, cien-
to sesenta y uno en efigie, y cuatro mil novecientos noventa
y cinco penitenciados, ademas de varios centenares de pre-
sos absueltos en virtud de dos perdones otorgados en 1627 y
1630, por los que, sin duda, se pagaron grandes sumas (93).
Ademas de estos perdones se publicé en 1622 un Edicto de
Gracia; pero, como ya hemos visto, tales gracias estaban las-
tradas con intolerables condiciones: sélo dieciséis personas
se presentaron bajo él (dace en Lisboa y cuatro en Evora), y
contra todas ellas ya anteriormente se habia testificado (94).
En 1630 el confesor regio Sotomayor informé de que, al entre-
vistarse con los representantes de los cristianos nuevos, habia
hallado que no deseaban mas Edictos dz Gracia; el ultimo,

56



LOS MARRANOS PORTUGUESES

decian, no les habia hecho bien, sino que les habia causado
muchas perturbaciones, ya que originé infinitas denuncias
contra ellos y llenado las carceles (95). Muy probablemente
exageraba; pero no mas que Luis de Melo, al afirmar que
este periodo de actividad de la Inquisicién habia despoblado
virtualmente las ciudades de Coimbra, Oporto, Braga, Lame-
go, Braganza, Evora, Beja y parte de Lisboa, y las villas de
Santarem, Tomar, Trancoso, Aveiro, Guimaraens, Vinais, Vi-
llaflor, Fundan, Montemor o Velho y o Novo y muchos otros
lugares, mientras que las carceles de los tres tribunales esta-
ban siempre llenas y los autos eran tan frecuente que cada
tribunal celebraba casi uno al afio. Uno en Coimbra duré dos
dias, con mas de cien reos cada uia, y entre ellos profesores,
canénigos, presbiteros, curas de almas, vicarios generales,
frailes, monjas, incluso algunos caballeros de las Ordenes Mi-
litares emparentados con las mds aristocraticas familias, y
hasta un tranciscano descalzo tan contumaz que fue quema-
do vivo (96).

A pesar de estas violencias inhumanas los inquisidores se
quejaban ds que sus trabajos resultaban ineficaces: el judais-
mo se extenaia incesantemente, y las desventuras del pais
debian atribuirse a la idolatria sustentada por esta raza per-
versa, y asi ellos clamaban por medidas mas drasticas. El
17 de enero de 1619 el Consejo Supremo dirigié a Felipe III
una consulta urgiéndole a una pronta accién necesaria en
vista de la contaminacién y de los infinitos sacrilegios que se
cometian con escandalo de los fieles. El Rey, decia, no nece-
sita vasallos solaments, sino buenos vasallos; por ello sugeria
que cuando un penitente fuera condenado a confiscacién,
también se le expulsara del pais: asi quedaria despojado de
todo y no se llevaria sus bienes para enriquecsr al enemigo
como estaba ocurriendo. También decia que se estaba cele-
brando una pesquisa que ya habfa dado grandes resultados;
cabia suponer que muchos en Madrid debian ser investigados,
y se pedia al Rey que alli se realizase otra. Un miembro del
consejo, Mendo de la Mota fue mas lejos y pidié expulsar del
pais a quienes habian tenido que abjurar por sospecha vehe-
mente. Felipe respondié a todo esto con fria indiferencia: si
a los que abjuraban por sospecha se les expulsaba, tendrian
que llevarse el dinzro, pero ésta era una medida dudosa, y
él deseaba que el Consejo la estudiase mas a fondo; en cuanto

57



JUDAIZANTES

a los portugueses de Castilla, si se le proporcionaba una lista
indicando los fundamentos de las sospechas, ordenaria some-
terlos a investigacién. La lista se le entregd, pero la investiga-
¢ién no se hizo (97).

El intento se renov6 al afio siguiente. El 30 de abril de 1620
los tribunales dz Lisboa y Evora enviaron a Felipe relaciones
de los autos celebrados por ellos el 29 de septiembre anterior,
para que pudiese ver el gran nimero de los castigados en esa
ocasién y comprender la necesidad de medidas de represién
mas activas. Entre ellos habia tres canénigos de Coimbra,
tres frailes y varios abogados. Seis candnigos de Coimbra, los
seis cristianonuevos, habian sido encarcelados; tedos habian
sido nombrados por el Papa, por lo que se rogaba al Rey que
procurara conseguir cerrar las puertas a todos los solicitantes
de beneficios que perteneciesen a aquella raza, y prohibiera ad-
mitirlos en la Iglesia, tanto en el clero secular como en ¢l
regular, y en los cargos publicos, lo cual, por otra parte, de-
muestra que se cumplian muy poco las leyes prohibitivas (98).

Apenas se habia sentado en el trono el joven Felipe IV
cuando en 1622 Fernando Mascarenhas, obispo de Faro, lo
urgié a poner algun remedio a los peligros politicos que ori-
ginaban los cristianos nuevos. Era evidente, decia, que todos
eran secretamente judios y que la monarquia se hallaba en
grave peligro por su causa, ya que eran muy numerosos. No
habia ciudad en la que no fuesen poderosos por sus riquezas
y los importantes puestos que desempefiaban, mientras que
el riesgo de ser descubiertos y castigados podia empujarlos
a causar serias perturbaciones alidndose con los enemigos.
Estaba averiguado que invertian secretamente su capital en
negocios con los holandeses y en empresas comerciales holan-
desas; si arriesgaban sus riquezas con estos rebeldes, también
podrian conspirar con ellos, especialmente cuando la Inqui-
sicién los presionaba duramente y los encarcelaba, y ya no
tenian otro remedio (99). Pocas veces se le habra rendido un
tributo mas halagador a la superioridad intelectual de Israel
que con estos temores provocados por ess puiiado de super-
vivientes al cabo de casi un siglo de implacable persecucion.

Sin duda, hubo entonces otras apremiantes advertencias
que no han llegado hasta nosotros. En 1628 Felipe pidié a sus
prelados portugueses la expresion formal de su opinién. Se
reunieron por orden suya en Tomar y llamé en su ayuda a los

58



LOS MARRANOS PORTUGUESES

mas distinguidos del reino en saber y virtud. Tras largos de-
bates le sometieron toda una serie de sugerencias, a las cuales
respondié una a una. En vista del fracaso de todos los esfuer-
zos anteriores por acabar con los males que traian o con que
amenazaban los cristianos nuevos, el remedio que ellos pre-
ferian era la expulsién de toda la raza; si no era posible, al
menos la de aquéllos que eran de pura sangre judia, con ex-
cepcién de los que pudiesen probar su cristianismo: todos
debian ser desterrados y confiscados sus bienes; en cuanto
a los de mitad o un cuarto de sangre judia, deberian irse los
que habian sido reconciliados o lo fusran en el futuro y los
sentenciados a abjurar (de vehementi) salvo que los inquisi-
dores estuvieran convencidos de su verdadero arrepentimiento
y conversién., A esto respondié Felipe proponiendo aplaza-
miento en el caso de los judios puros conversos, y aceptando
el exilio para los reconciliados y bajo sospecha vehemente.
Para el mas amplio alivio de la situacién del reino proponian
los obispos que quisnes lo desearan pudieran dentro de un
afo expatriarse definitivamente por propia voluntad, vendien-
do sus bienes y llevandose el producto, pero no en joyas ni
en mestales preciosos. La respuesta del Rey fue que ya disfru-
taban de una ilimitada libertad para expatriarse, pero como
su regreso habia causado males, no se les permitiria en el
futuro. La sugerencia siguiente era significativa: para conte-
ner la propagacion de la infeccién judaica por el matrimonio
mixto, que estaba destruyendo el brillo de la nobleza, la dote
en tales uniones no deberia exceder de dos mil cruzados, y el
marido deberia quedar incapacitado para ocupar puestos de
honor y dignidad. A la primera peticién accedié el Rey, pero
en cuanto a la segunda dijo que debian cumplirse las leyes
cxistentes en favor de la nobleza, Para prevenir la constante
profanacion de los sacramentos se proponia que se obtuviesen
breves pontificios prohibiendo toda entrada a cristianonuevos
en la Iglesia de incluso hasta el décimo grado. A esto el Rey
prometié solicitar tales breves, y que entre tanto los obispos
rehusaran colocar a personas que presentasen dispensas y le
informaran a él, y también que expusieran al Papa las malas
consecuencias de tales designaciones. La peticién siguiente era
que el Rey deberia ratificar y hacer cumplir la prohibicién de
que dssempefiasen cargos y dignidades seculares, a lo cual
respondié que se cumpliria rigurosamente. Finalmente los

59



JUDAIZANTES

obispos proponian que los cristianonuevos fuesen excluidos
por completo del negocio y el comercio, y no siendo esto po-
sible, al menos de todo lo relacionado con los ingresos del
Rey; pero a esto Felipe respondié con cierta sequedad qus eso
a ellos no les importaba (100).

Tales eran los puntos de vista de los prelados cristianos.
Es verdad que las concesiones parcialss del Rey parecian su-
ficientes para amenazar de virtual aniquilacién a los cristia-
nonuevos, pero una transaccién tan francamente portentosa
s6lo serviria para hacer ver a qué extremos puede llegar el
fantismo. Como Luis de Melo sugerentemente dice después
de reproducir integramente los documentos, las dérdenes del
Rey no se ejecutaron, y estaria de mas explicarle el porqué a
cualquiera que conozca los métodos de gobierno de aquel pe-
riodo; pero que, sin embargo, dieron cierto resultado, pues
los cristianonuevos, por miedo a que se cumpliesen las ame-
nazas, pagaron al Rey Fzlipe ochenta mil ducados por el pri-
vilegio de abandonar Portugal, y gracias a esto unas cinco
mil familias emigraron a Castilla, ademas de innumerables
emigrantes individuales, de modo que sera extrafio hallar un
solo lugar de Espafia que no esté lleno d= judios portugue-
ses (101). Se sentian perfectamente seguros, porque los tribu-
nales castellanos rehusaban aceptar las requisitorias de los
de Portugal (102). Se hicieron esfuerzos por conseguir la modi-
ficacién del procedimiento, pero en vano. En cédula del 20 de
diciembre de 1633, Felipe expresé su aprobacién de las nor-
mas existentes y rehusé introducir cambio alguno. Ad:=mas
envié al Inquisidor General de Castro todos los memoriales,
peticiones y argumentos a él presentados, con lo cual, sin
querer, proporciond a la Inquisicién los nombres de aquellos
sobre los cuales ella luego desaté su venganza (103).

La cuestién del paso a Francia se presenté de nuevo en
1632 cuando la Suprema notificé a Felipe que el comisario de
Pamplona informaba que grandes grupos de familias portu-
guesas estaban pasando a Francia, entrs ellas muchas ricas,
en literas y coches, y la Inquisicién no les ponia obsticulos,
ya que los ultimas instrucciones eran no intervenir. La con-
secuencia de esta exposicién fue el reiterar las 6rdenes de
1619 (104). No contenta la Inquisicién con retener a quienes
deseaban expatriarse voluntariamente, cuando el Almirante
de Castilla en 1636 conquisté San Juan de Luz y habia espe-

60



L0OS MARRANOS PORTUGUESES

ranzas de conquistar la Guyena, que estaba madura para la
rebelién, la Inquisiciéon adopté medidas para apresar a los
refugiados que pudieran haberse instalado alli, aunque no
tenia pruebas de que fuesen judaizantes. Entendia que eran
apdstatas y, como tales, no incluidos en las promesas hechas
a los habitantes en general, y que 2n todo caso la causa de la
fe tenia privilegio. Por ello solicité del Rey que ordenara a] al-
mirante el envio a la frontera de todos los agentes que se
designaran, a fin de poder capturarlos sin llamar la aten-
cién (105). Es posible que asi se produjeran algunas victimas
durante el corto tiempo en que los espafioles mantuvisron
sus posiciones.

Pero principalmente los refugiados encaminaban sus pasos
a Holanda, donde gozaban de libertad y tolerancia y podian
trabajar en su propio provecho y en perjuicio de sus opre-
sores. Esta era la causa principal del esfuerzo por impedir la
emigracién, y fue un problema que preocup6é mucho. Luys de
Melo dice que de Portugal habian pasado a Holanda mdés de
dos mil familias, y que en aquellos estados rebeldes habian
comprado el derecho a establecer sinagogas. Los que publica-
mente judaizaban alli eran los mismos que al abandonar Por-
tugal como sambenitados proclamaron que su renuncia al ju-
daismo la habian hecho coaccionados por la Inquisicién, Mu-
chos que habian vivido en la miseria en Portugal eran ricos
en Holanda; pagaban contribuciones a aquellos estados rebel-
des, y ayudaban a sostener sus flotas y ejércitos; hacian
y asi absorbian gran parte del comercio espafiol, y bajo
nombres supuestos y en barcos dz las Provincias Unidas rea-
lizaban grandes operaciones de comercio de contrabando (106).
En resumen, que sus aptitudes comerciales habian estado em-
pobreciendo a Espafia y enriqueciendo a sus enemigos. El
autor, sin darse cuenta, indica la gran parte que la intoleran-
cia tuvo en la decadencia del Estado espafiol.

Y no era éste el unico mal que su animosidad causé al
pais que los habia expulsado. En 1634 informaba el capitan
Esteban de Ares Fonseca en un memorial a la Suprema de
cémo los refugiados en Holanda ayudaban activamente a los
enemigos de Espafia y al mismo tiempo mantenian constante
correspondencia con espias residentes en ella que se hacian pa-
sar por comerciantes. La Compafiia Holandesa de las Indias
Orientales, decia, esta controlada por judios, duefios de gran

61



JUDAIZANTES

parte de sus acciones, y sus principales beneficios proceden
de la pirateria en las colonias, especialmente en las de Por-
tugal en las costas del Brasil, donde los cristianos nuevos son
muy numerosos y se comunican con el enemigo. Fueron dos
judios, Nufio Alvarez Franco y Manuel Fernandez Drago, resi-
dentes en Bahia, quienss planearon y ejecutaron la conquista
de aquella plaza por los holandeses en 1625. Franco, afiade
de Ares, vive ahora en Lisboa como espia a las drdenes de
Holanda, y su hermano Jacob Franco lleva y traz informacio-
nes disfrazado de flamenco de Amberes. Drago aun esti en
Bahia; es gran rabino y profesor de los judios, y ademés un
espia que el afio pasado envié un mensaje a los holandeses
para que volviesen alli. La conquista de Pernambuco, fue obra
de los judfos de Amsterdam, el mas destacado de los cuales,
Antonio Vaez Henriquez, conocido como Cohen, habia vivido
alli, hizo preparar los planes y acompafié6 a la expedici6n;
actualmente reside en Sevilla como comerciante, pero no es
mas que un espia. El afio pasado se dirigié a Amsterdam con
un plan para la conquista de La Habana, donde tiene un co-
rresponsal llamado Manuel de Torres. En estos mismos dias
una gran flota de dieciocho buques acude a socorrer Pernam-
buco bajo el mando de David Peixoto, un judio quien luego se
propone tocar en Buarcos y penetrar hasta Coimbra, donde la
Inquisicion serd incendiada y los presos puestos en libertad.
Fue un judio de Amsterdam llamado Francisco de Campos
quien tomo la isla de Fernando de Noronha, la cual facilmente
se podria reconquistar ya que tiene una guarnicién de sélo
treinta y cuatro hombres con cuatro cafiones. También en San
Sebastidn hay un judio llamado Abraham Ger, el cual se hace
llamar Juan Gilles, a sueldo de los holandeses; hace mucho
dafio a Espafia y sostiene a un hombre llamado Rafas]l Mén-
dez, quien va y viene constaniemente (107).

No hemos de aceptar todo esto como literalmente verda-
dero, pero sin duda ticne cierta base en la realidad. En 1640
los tribunales de Lima y Cartagena de Indias informaron de
que en recientes autos de fe se habia descubierto que muchos
judaizantes portugueses de las colonias mantenian correspon-
dencia con las sinagogas de Holanda y el Oriente Medio, pro-
porcionando a los holandeses y a los turcos informaciones y
dinero. Para comprobarlo, se dieron 6rdenes de abrir en un
dia determinado todas las cartas que se dirigieran a los por-

62



1.0S MARRANOS PORTUGUESES

tugueses de toda Espafia. Se hall6é que la informacidn era veri-
dica: se descubri6é una clave usada en la correspondencia con
las sinagogas de Holanda, y también que una gran cantidad
habia sido prometida desde Espafia. La investigacion del asun-
to fue debidamente confiada al Inquisidor General y a dos
inquisidores (108). No podemos saber cual fue el resultado,
pero podemos tener la razonable seguridad de que los rumo-
res que atribuyeron a los cristianos nuevos de Portugal parti-
cipacién en la rebelién de 1640 no carecen por completo de
fundamento.

También es verdad que ellos se beneficiaron al principio
del cambio de amos. Juan IV se atrajo a la Inquisicién al
intervenir en su favor en una disputa gue ésta sostuvo en 1643
con los jesuitas de Evora y al asistir con su familia y con su
Corte a dos autos de fe celebrados en Lisboa el 6 de abril
d= 1642 y el 25 de junio de 1645, en uno de los cuales hubo
seis relajaciones en persona y cuatro en efigie, con setenta y
cinco penitentes, y en el otro once relajaciones en persona y
dos en efigie, con sesenta y un penitentes (109); pero podemos
concluir que esto era mas cosa de politica que de conviccién,
pues sus tendencias le empujaban a la liberalidad. Incluso se
llegd a decir que pensé conceder libertad de conciencia y li-
bertad de residencia a los judios, perc que se vio obligado a
abandonar tal propésito ante la obstinada resistencia del
Inquisidor General Francisco de Castro, obispo de Guar-
da (110). Quiza esto no sea sino una exageracién espafiola de
su intencién de suavizar el rigor del procedimiento inquisito-
rial, de la que también hubo de desistir por no poder obtener
la necesaria confirmacién papal (111). La influencia espafiola
en Italia basté para impedir que la Santa Sede reconociera
a la Casa de Braganza, hasta que por el Tratado de Lisboa
en 1668 Espafia abandoné sus fiitiles esfuerzos de reconquista,
a consecuz=ncia de lo cual quedaron vacantes las sillas epis-
copales portuguesas cuando los obispos fueron muriendo,
tanto que sélo quedé uno, Francisco de Sotomayor, dominico,
obispo de Targa in partibus, y que se aproveché para desig-
narlo obispo de Lamego en 1659 (112).

Esta imposibilidad de negociar con Roma hizo necesario
un método indirecto de realizar su deseo de abolir la confis-
cacién, que él comprendia constituia un serio obstdculo para
el crédito comercial y la prosperidad, especialmente por el

63



JUDAIZANTES

secuestro al encarcelar. Como estaba establecido por los ca-
nones, sélo podia ser derogada por un rescripto papal. Para
eludir esta dificultad, en su decreto del 6 de febrero de 1649
excluy6 toda intencién de interferir en las funciones del Santo
Oficio, el cual continuaria incluyendo la confiscacién en sus
sentencias; pero, después de esta declaracién, hacia a los reos
espontaneo regalo de los propios bienes que habian perdido,
de los cuales podrian disponer a su voluntad, siempre que
fuera en favor de catélicos, y también abolia el secuestro al
practicarse la detencién del acusado. Claro que esto no fue
solamentz un libre regalo, sino un verdadero contrato con
fuerza de obligar, por el cual los comerciantes se obligaron a
formar una compafia comercial para enriquecer al pais con
el comercio colonial y a proporcionar a sus expensas treinta
y seis barcos de guerra que sirvizsen de convoy a mercaderes,
todo lo cual seria imposible mientras el capital de la compa-
fifa estuviera amenazado de secuestro y confiscacién de los
accionistas. Ordené al Inquisidor General guardar este decre-
1o en el secreto de los tribunales y hacerlo cumplir, y Juan por
su parte se obligé a no revocarlo nunca (113). La Inquisicién
se jact6 luego de haber excomulgado a todos los que habian
aconszjado al Rey esta medida. De hecho triunfé al obtener
de Inocencio X un breve con fecha 25 de octubre de 1650
dando gracias a Dios por lo que la institucién habia hecho
y exhortiandola a perseverar (114). A pesar de esto, se organizé
la Companhia da Bolsa y gracias a sus recursos se recuperé
Penambuco de manos de los holandeses. Habia una favorable
perspectiva de restaurar el comercio portugués; pero cuando
Juan IV murié en 1656 dejando el reino bajo la Regsncia de
su viuda Lucia de Guzman, durante la minoridad de Alfon-
so VI la Inquisicién no sélo reanudé la confiscacién, sino que
procedié a recaudar los atrasos desde 1649. Acerca de todo
esto el Padre Vieira dijo hacia 1680 que se habian recaudado
hasta ese afio en total unos veinticinco millones, de los cuales
ingresaron en la tesoreria regia como medio millén de cru-
zados (115).

Cuando el obispo de Castro fallecié en 1653, la actitud de
la Santa Sede hacia Portugal hizo imposible el nombramiento
de un sucesor, pero actué el Consejo General desde esa fecha
hasta 1672, en que fue nombrado don Pedro de Lencastre,
arzobispo de Side in partibus. La falta del cabeza parece es-

64



LOS MARRANOS PORTUGUESES

timulé mas que reprimi6é sus energias. Apenas se puede com-
prender que después de un siglo de tan intenso trabajo un
territorio tan pequefio pudiera proporcionar victimas cons-
tantemente. Cada tribunal celebraba sus autos casi todos los
afios con tan gran ntmero de reos que a veces duraban dos
dias. Uno en Coimbra en febrero de 1677 necesitdé tres para
despachar sus nueve relajaciones personales y sus doscientos
sesenta y cuatro penitentes. Ni la paz ni la guerra parece es-
tablecieran diferencias. Evora celebré un auto el 23 de junio
de 1663 con ciento cuarenta y dos penitentes, a pesar de que
don Juan de Austria ocupaba por entonces la ciudad al frente
del enemigo ejército espaiiol (116).

La explicaciéon de esta inagotable reserva de material para
los autos se encuentra en la severidad con que se perseguia
la infeccién de la sangre, sin limite de generaciones: todos los
que tuviesen la mas leve mezcla eran considerados cristiano-
nuevos y se les tenia por judios de corazén. Los matrimonios
mixtos habian sido frecuentes, y era tanta la parte de pobla-
cién asi contaminada que generalmente los extranjeros con-
sideraban judios a todos los portugueses (117). En conse-
cuencia, el campo de operaciones de la Inquisicién era casi
ilimitado, y todo el que era penitenciado por ella se convertia
en un nuevo elemento de mayor infeccién. La muerte de
Juan IV removié la pequefia moderacién que él pudo aventu-
rarse a ejercer. En 1662 la poblacién oprimida, que compren-
dia tan gran parte de la riqueza e inteligencia del reino, intenté
comprar el alivio de sus padecimientos. Un cristianonuevo
llamado Duarte, que habia sido penitenciado, en nombre de
sus hermanos hizo una generosa oferta de dinero y soldados
para la defensa del pais a cambio de un perdén general, la pu-
blicacién de los nombres de los testigos y el permiso para
fundar una sinagoga en la que los que se profesaran judios
pudieran reunirse. Considerando que en Roma habia una si-
nagoga, hay cierta inconsecuencia en el enérgico breve de
Alejandro VII del 17 de febrero de 1663 denunciando €l pro-
yecto y urgiendo a la Inquisicién a resistir por todos los me-
dios (118). Por supuesto, se malogré el intento. Posteriormen-
te, en 1671, los cristianonuevos se vieron amenazados de
repente por una catastrofe. En la iglesia de Orivellas fue roba-
do un céliz con una hostia consagrada. Sabemos con qué ecua-
nimidad veia esta falta la Inquisicién romana, pero en Portu-

65



JUDAIZANTES

gal todo el reino cay6 en profunda consternacién. El regente
Pedro y la Corte se vistieron de luto, y un edicto ordené que
durante algunos dias nadie saliese de su domicilio a fin de
mejor exigir a todos que se diesen cuenta de lo que habian
hecho en la fatal noche. Todos los esfuerzos para identificar al
sacrilego ladrén resultaron inutiles. Se supuso que los culpa-
bles debian ser los cristianonuevos, y entonces el regente firmé
otro edicto expulsidndolos de Portugal, pero a esta msdida se
opuso la Inquisicién, sin duda por considerar que asi se que-
daba sin trabajo. Ocurrié que, antes de que la expulsién pu-
diese realizarse, fue detenido cerca de Coimbra un joven la-
drén llamado Antonio Ferreira, €l cual tenia en su poder el
caliz con su contenido. La mas minuciosa investigacién no
pudo hallar en él rastro alguno de sangre judia. Fue regular-
mente quemado y los cristianonuevos se salvaron (119).

Después de este apurado trance aparecié un vislumbre de
esperanza. Pocos miembros de la Compaiifa de Jesus habia
por entonces mas ilustres que Antonio Vieira, quien habia
merecido el sobrenombre de Apdstol del Brasil. Desde hacia
tiempo miraba a los cristianonuevos con compasién, y habia
pedido a Juan IV no sélo abolir la confiscacién, sino también
acabar con las distinciones entre cristianos viejos y nuevos.
Claro que se cre6é enemigos, y la Inquisicién pronto se dispu-
so a castigarlo. Sus escritos en favor de los oprimidos fueron
condenados como temerarios, escandalosos, erréneos y con
indicios de herejia y muy apropiados para pervertir a los ig-
norantes (120). Al cabo de tres afios de prisién fue penitencia-
do en la camara de audiencia de Coimbra el 23 de diciembre
de 1667. Entonces su anterior simpatia hacia las victimas del
Santo Oficio se intensificé con la propia experiencia de sus
insalubres carceles, donde, segan él nos dice, no era raro que
cinco desventurados fuesen hacinados en una celda de nueve
por once pies cuya tnica luz entraba por una pequefia abertu-
ra préxima al techo, cuyas vasijas se cambiaban s6lo una vez
por semana, negandoseles todo concuelo espiritual (121). Mas
adelante, ya en el seguro refugio de Roma, alzé su voz en
defensa de los oprimidos en numerosos sscritos en los que
definia al Santo Oficio de Portugal como un tribunal que sélo
servia para privar a los hombres de sus bienes, de su honor y
de sus vidas, incapaz de distinguir entre la culpa y la inocen-
cia, santo sélo de nombre, de hecho cruel e injusto, indigno

66



LOS MARRANOS PORTUGUESES

de seres racionales, aunque constantemente proclame su supe-
rior piedad (122).

La Compaiiia de Jesus dificilmente podia dejar de resen-
tirse de la afrenta de que se habia hecho victima a uno de
sus mas distinguidos miembros; aun era un poder en Portu-
gal y su influencia se dejaba sentir. Los cristianonuevos se
sintieron alentados, y en 1673 hicieron un esfuerzo organiza-
do para aliviar su situacién. Pidieron se modificara el proce-
dimiento inquisitorial haciéndolo semejante al de Roma, y,
para que el nuevo sistema pudiera tener feliz comienzo, que
se concediera perdén general a los que esperaban ser juz-
gados (123). El alcance de los pagos ofrecidos por estas muy
moderadas concesiones muestra cuin desesperada era su si-
tuacion, pues proponian poner en el plazo de un afio cuatro
mil soldados en la India, y luego anualmente enviar 1.200
hombres, 0 mil quinientos en caso de guerra, ademds de un
pago anual de veinte mil cruzados y otras varias importantes
aportaciones, entre las que se incluian algunas importantes
materias que habia razones para mantener en secreto (124).
Contra esta propuesta la Inquisicién protesté en dos prolijos
documentos que revelan el espiritu con que habitualmente
ejercia sus poderes. No podia hallar palabras bastante fuertes
para describir la protervia de los cristianos nuevos, cuya in-
vencible adhesién a sus errores demostraba que el castigo
y no el perdén era el vnico medio que se debia emplear; en
vez de mitigar las leyes, se debian agravar, ya que la herejia
se extendia constantemente: su simple peticién del procedi-
miento romano era ya escandalosa y merecedora de castigo.
Se le dijo al Regente que no tenia poder para derogar las leyes,
y se le amenazd por una parte con un levantamiento popular,
y por otra, con apelacién al Papa. En conclusién, la proyecta-
da reforma, se decia, traeria la desolacién al pais, y el resul-
tado seria convertir a Portugal en una Judea. Por lo demés,
las medidas proyectadas eran calurosamene apoyadas por
muchos eclesidsticos, lo cual sin duda se debia a la influencia
de los jesuitas. No sélo apoyaba el proyecto el arzobispo de
Lisboa, sino también treinta maestros y doctores en teologia,
los profesores de la Universidad de Coimbra, siete ministros
de la Inquisicién, y muchos hombres de alta posicién tanto
en el clero regular como en el secular. El Regente y su Conse-

67



JUDAIZANTES

jo dieron su aprobacién y el asunto fue elevado al Papa para
su resolucién (125).

Trasladado asi el debate a Roma, en 1674 ambas partes
presentaron sus argumentos a la comisiéon de cardenales de-
signada a tal fin. Los abogados de los cristianonuevos pre-
sentaron una demoledora acusacién contra la Inquisicién, sin
duda parcial y exagerada, pero que sin embargo nos brinda
un cuadro de los abusos, inevitables cuando un poder secreto
vy no sujeto a responsabilidad caia en manos de personas in-
dignas. La gran mayoria de las victimas, afirmaban, eran cris-
tianos fervorosos y leales, que o eran quemados vivos por
negar ser judaizantes u obtenian la reconciliacién con confe-
siones falsas. Un caso ocurrido tan sélo el afio anterior, 1673,
en Evora, fue el de dos monjas, quemadas como negativas.
Una de ellas habfa vivido cuarenta afios en su convento con
intachable reputacién y cumpliendo sucesivamente con las
obligaciones de todos los cargos en su orden. Los sacerdotes
que la confesaron antes del auto quedaron sobrecogidos por
la ferviente piedad que manifesté, Cuando se formé la proce-
sién, reconocié entre los penitentes a su hermana y sobrinas,
las cuales habian salvado su propia vida denuncidndola a ella.
Las perdoné, y tuvo luego un fin ejemplarisimo invocando a
Cristo al dar su 1ltimo suspiro cuando le fue aplicado el ga-
rrote. El testimonio de muchos confesores era que la mayor
parte de aquéllos a quiecnes asistian en los autos eran verda-
deros y fervientes cristianos. Esto lo corroboraron la Univer-
sidad de Evora, €l padre Manuel Diaz, S. J., confesor del prin-
cipe heredero, y numerosos eclesidsticos que ocupaban pues-
tos importantes (126).

Se insisti6 en que el comercio de falsos testigos era flore-
ciente, tanto por las ganancias que proporcionaba como por-
que con él era posible la venganza. Habia asociaciones orga-
nizadas de perjuros, los cuales hacian un medio de vida del
chantaje contra los cristianonuevos adinerados, acusando a
los que rehusaban acceder a sus exigencias, de modo que esa
infortunada casta vivia en perpetuo terror y compraba su
momentanea seguridad sometiéndose a sus imposiciones. La
materia qued6 reducida a un fino y sutil arte. Los testigos de
la acusacién daban nombre y direccién falsos, para que el
acusado no pudiera identificarlos e impugnarlos. En ocasio-
nes, cuando eran necesarias pruebas complementarias, un

68



LOS MARRANOS PORTUGUESES

mismo testigo se cambiaba el nombre y los vestidos, y daba
el requerido testimonio corroborante (127).

Como ejemplo del arbitrario abuso de poder se aludié al
bien conocido caso sucedido en Evora en 1643. De acuerdo
con la costumbre, un estudiante del colegio de jesuitas fue
designado para supervisar el mercado. El servidor de un in-
quisidor quiso comprar una carga de miel a fin de venderla al
por menor con anticipos, pero el estudiante se opuso porque
ya habia sido comprada para el colegio, y sdélo permitié que
el criado se llevase una poca para las necesidades de su amo.
Por esto fue encarcelado y juzgado, se le impuso abjuracién
y fue penitenciado como poco firme en la fe. Cuando se leyé
la sentencia en presencia de cierto numero de eclesidsticos,
el profesor de teologia, un jesuita de alta posicién, apelé a
la Santa Sede, a lo cual replicé uno de los inquisidores que
contra el santo tribunal sélo se podia apelar ante la Santisi-
ma Trinidad, y el desventurado apelante fue encarcelado y
sometido a malos tratos. Los jesuitas no estaban acostumbra-
dos a esto. El asunto fue llevado ante Urbano VIII, quien cité
a los inquisidores a presentarse ante él, pero por la confusién
de la guerra con Espafia la cuestién quedé olvidada (128).

Las declaraciones en cuanto a la confiscacién explican la
tenaz oposiciéon de la Inquisicién, decidida a mantener sus
ventajas. La Corona sostenia a la Inquisicién y la correspon-
dian los rendimientos de sus acciones, pero percibia muy
poco. Los bienes secuestrados estaban en poder de los tribu-
nales durante los juicios, que se prolongaban por cinco, diez
o doce afios con dolor y zozobra de los presos. Durante este
tiempo la administracién de las haciendas no estaba sometida
a responsabilidad, no se rendian cuentas, y de las inmensas
sumas recibidas sélo hacia al Estado pagos ocasionales y de
muy escasa cuantia. El Inquisidor General tenia poder para
hacer donaciones a los inquisidores, y en ello mostraba gran
liberalidad, entregdndoles sumas de seis, ocho y hasta catorce
mil coronas cada vez. El comercio era lo mas desastrosamen-
te afectado, pues cuando un comerciante con corresponsales
extranjeros era encarcelado y sus propiedades secuestradas,
en vano sus consignatarios o acreedores en el extranjero re-
clamaban los bienes o deudas que les pertenecian; como esta
amenaza pendia sobre cualquiera, el comercio portugués su-
fria las consecuencias. En resumen, si no podemos aceptar li-

69


http:inquisidor.es

JUDAIZANTES

teralmente la afirmacién de que la Inquisicién causé la irre-
parable ruina de Portugal, no podemos dejar de mirarla como
uno de los factores que mds contribuyeron a su répida deca-
dencia (1295.

La disputa de Roma fue dificil, pero los cristianonuevos
fueron consiguiendo gradualmente ventajas, y el 3 de octubre
de 1674 Clemente X, como primer paso, promulgé un breve
recogiendo sus quejas, en vista de las cuales avocaba a si
mismo todos los casos pendientes y los confiaba a la Inquisi-
cién romana, inhibiendo de toda ulterior accién en Portugal,
bajo pena de privacién del cargo y otras penas para todos los
oficiales, incluyendo al Inquisidor General. Coimbra interpre-
té6 esto como un perdén general, y el 18 de noviembre puso
en libertad a todos los que esperaban juicio, pero parece que
los demas tribunales retuvieron a sus presos. Probablemente
con el fin de ponerlos en libertad Inocencio XI dio en 1676
instrucciones a su nuncio de permitir a los inquisidores con-
cluir los juicios, pero no dictar sentencias de relajacién, con-
fiscacién, ni galeras a perpetuidad. Si éste era su objetivo, no
se logré. La Inquisicién estaba resentida y no celebré ningin
auto de fe entre los afios 1674 y 1682, salvo tres privados en
la cAmara de audiencia de Lisboa, en cada uno de los cuales
no hubo méas que un penitente (130).

Los agentes de la Inquisicién portuguesa negaron en Roma
las acusaciones de arbitraria injusticia del procedimiento
y de ciaccionar a buenos cristianos a confesar su judaismo
ante la terrible alternativa de ser relajados como negativos.
En tal conflicto de pruebas, se propuso que se averiguara la
verdad examinando las actas. En consecuencia, Inocencio
ordendé el envio a Roma de los papeles de algunos casos tipi-
cos de convictos negativos. El Inquisidor General, Verissimo
de Lencastre, arzobispo de Braga, rehusé obedecer, funddndo-
se en que asi se revelarian secretos del procedimiento. Natu-
ralmente el Papa declaré la razén fitil, y traté esta imitacién
de la actitud adoptada por Arce y Reynoso en el asunto Villa-
nueva con mayor energia que su predecesor. Tras recibir re-
petidas negativas, ordendé perentoriamente por un breve del
24 de diciembre de 1678 que dentro de los diez dias siguientes
a la notificacién se entregaran al nuncio Marcello cuatro o
cinco casos de los ordenados, bajo pena de suspensién ipso
facto del Inquisidor General y de sus subordinados; si seguian

70



LOS MARRANOS PORTUGUESES

actuando, se le prohibiria al Inquisidor General la entrada en
todas las iglesias, y los demds incurririan en excomunién que
s6lo podria ser levantada por la Santa Sede, mientras que,
en tanto durase la suspension, se restableceria la jurisdiccién
de los ordinarios episcopales con plenos poderes. Ni aun esto
quebranté la contumacia inquisitorial. El 27 de mayo de 1679
otro breve suspendié formalmente a todos ellos, mientras
letras de la misma fecha al nuncio le daban instrucciones de
procesarlos e informar del resultado. Esta decidida accién
determiné la parcial sumisiéon de enviar dos procesos al em-
bajador portugués para entregarlos al Papa; pero evidente-
mente se considerd esto insuficiente, pues la suspensién no
fue levantada hasta 1681, en que un breve del 22 de agosto
dio como razén que los ordinarios episcopales, debido a di-
versos obstaculos, no habian podido ejercer jurisdicciéon y los
presos sufrian con las dilaciones. El levantamiento de la sus-
pensién se condicionaba, no obstante, a la futura observancia
de diversas modificaciones en €l procedimiento, bajo amena-
za de reincidencia en las penas anteriormente prescritas. Los
cristianonuevos habian pedido especialmente un cambio en
la norma relativa a los negativos, pero esto, como ya hemos
visto, desgraciadamente era parte esencial del sistema, y su
deseo no recibié satisfaccién. Los cambios concedidos eran
de menor importancia, y resultan de interés sélo como prueba
de algunas précticas especialmente inicuas contra las cuales
iban dirigidos. En adelante se ordendé dar mejor trato a los
presos (131).

Si estas modificaciones fueron observadas y mitigaron el
rigor del procedimiento, si la Inquisicién fue humillada y de-
bilitada por su derrota en la lucha contra el pontificado, o
si es que el material humano de sus autos se iba acabando,
no es posible determinarlo ahora. Pero no hay duda de que,
después de la reanudacién de sus actividades en 1681, el nu-
mero de sus victimas disminuyé notablemente. La vuelta a
las operaciones se celebré con autos de fe que tuvieron lugar
en los primeros meses de 1682 con procesiones, luminarias y
otras demostraciones de regocijo, mas en los diecinueve afios
que van de 1682 a 1700 sélo hubo cincuenta y nueve relajados
en persona, sesenta y uno en efigie y mil trescientos cincuenta
y uno penitenciados, un total en si mismo deplorable, pero
alentador si se compara con los anteriores (132).

71



JUDAIZANTES

Por este bosquejo histérico de la Inquisicién portuguesa
facilmente podemos comprender su eficacia para tener a la
institucién espafiola abastecida de suficiente material cuando
las reservas de judios nativos se iban cristianizando. No fue
su efecto menos lamentable su influencia en mantener el pre-
juicio, que, de otro modo, hubiera perdido fuerza, y que, como
consecuencia, llegé a serlo tanto de raza como de religién.
El veneno que hemos visto contenido en la obra de Costa
Mattos fue,si cabe, excedido en el Centinela contra judios del
padre fray Francisco de Torrejoncillos, publicado nada me-
nos que en 1673 y reimpreso en 1728 y 1731. En esta popular
exposicién del rencor cristiano ningun relato es considerado
lo bastante disparatado y absurdo para no darle crédito si
ilustra la innata e incurable perversidad del judio y su insacia-
ble deseo de hacer mal al cristiano. Las fabulas del Fortali-
cium Fidei son repetidas como verdades incontestables, y se
inventan otras nuevas para probar que el virus prosigue tan
activo como siempre. No importa que el judio se haya bauti-
zado, pues esto no cambia su caracter ni su fe, y él sigue
siendo el mismo enemigo implacable (133). Idéntica actitud
se manifiesta en un memorial redactado por entonces por un
inquisidor como respuesta a una propuesta de que se suavice
la dureza del procedimiento inquisitorial. El autor =ra eviden-
temente un hombre erudito e inteligente, pero su escrito cons-
tituye una acerba diatriba contra los judios, insiste en su na-
turaleza diabélica y afirma que son aiin mucho peores que
cuando crucificaron a Cristo. El mal lo llevan en la sangre, y
los fuerza al odio y la ira contra Cristo, la Virgen y todos los
que profesan la fe cristiana (134). Persistentes derivaciones
de los perjuicios asi inculcados eran las creencias populares
de que los judios tienen rabo y se les distingue por el olor
especial que exhalan, y que sus médicos matan a uno de
cada cinco pacientes cristianos que asisten (135). Simplemen-
te el llamar judio a alguien era ofensa justiciable por la Inqui-
sicién. Cuando en 1646 el padre Boil, un predicador del Rey,
estigmatizé en un sermén como judio a fray Henriquez, de
su misma Orden de la Merced, el tribunal de Toledo pronto
envié por él, y después de tenerlo recluido durante seis meses,
lo condené a dos afios de destierro de la Corte, tiempo duran-
te el cual también se le prohibié predicar (136).

72



EL PREJUICIO RACIAL

Cuando hacia 1632 los cristianonuevos hicieron un esfuer-
zo por conseguir se les levantaran las inhabilitaciones, Juan
Adan de la Parra, quien, aunque inquisidor, era poeta y hom-
bre culto, se opuso con un erudito trabajo, cautelosamente
escrito en latin, pues la materia era demasiado delicada para
discutirla a nivel popular. No se ensucia con los prejuicios
vulgares, sino que emplea argumentos de politica de Estado
que ofrecen curioso interés por permitirnos saber lo que un
hombre inteligente consideraba concluyente en la materia.
Lamenta la disminucién de la poblacién, el decaimiento de
la agricultura, la marina y las artes mecéanicas, todo lo cual
atribuye a los insidiosos manejos de los judios, a su despre-
cio del trabajo manual y su inclinacién a la usura. jMiren a
Portugal, dice, donde esta raza traidora estimulé el ardor de
las conquistas extranjeras hasta abarcar las Indias Orien-
tales y Occidentales, y luego astutamente corrompi6 la virtud
de los nativos con las riquezas y el lujo asi adquiridos hasta
lograr eliminar a los héroes y destruir el espiritu heroico que
habia hecho a Portugal verdaderamente formidable! Es esta
avidez de refinamientos orientales, solapadamente estimula-
da por los cristianonuevos, lo que esti minando la robustez
de la virtud hispana; lo 1til es desdefiado por lo superfluo,
y de este modo la agricultura declina. De la Parra apenas pa-
rece advertir €l homenaje que asi rinde a las eminentes cuali-
dades del judio, cuando concluye prediciendo que, si las limi-
taciones e inhabilitaciones impuestas a los cristianonuevos
son levantadas, llegardn a adquirir tal poder que lograran
someter a los cristianoviejos (137).

Habia cierto fundamento para temer que se suprimieran
las barreras entre las dos castas. Ante la situacién extremada-
mente grave de la hacienda espafiola, Olivares inicié en 1634
negociaciones con los judios de Africa y de Levante, y conce-
di6 licencias regias para la admisién de algunos individuos.
En 1641 se reanudaron las negociaciones y ellos enviaron re-
presentantes que fueron recibidos por el Conde-Duque. Traté
con ellos durante bastante tiempo, y silencié las protestas de
la Suprema afirmando que estaban alli al servicio del Rey.
Propuso que se les permitiera residir en los suburbios de
Madrid o en un barrio separado, con una sinagoga, como en
Roma. Se gané algunos miembros del Consejo Real y algunos
tedlogos para sus planes, pero la Inquisicién se mostré inexo-

73



JUDAIZANTES

rabls, y el nuncio, cardenal Monti, le dijo al Rey en audiencia
publica que Olivares deberia ser cesado si se queria tener las
mieses del Sefor limpias de cizafa y evitar el riesgo de arrui-
nar la fe en Espafia. En cierta ocasién Olivares interfirié con
la Inquisicién exigiendo sus documentos de ciertos casos, lo
que el Inquisidor General Sotomayor rehusé; pero, impotente
para resistir, puso los documentos al pie de un crucifijo, y
de alli le fusron llevados a Olivares, quien los quemé y puso
en libertad a cierto nimero de presos. Incluso se dijo que
pensé abolir la Inquisicién. Felipe IV, sin embargo, estaba
demasiado profundamente convencido de su nescesidad, tanto
para la Iglesia como para la monarquia, y no acepto el pro-
yecto. Es posible que tenga fundamento la afirmacién de que
esta disputa del Conde-Duque con el Santo Oficio contribuyé
a su caida. Con ¢lla se acabaron todas las negociaciones. En
1643 la Suprema dio instrucciones al tribunal de Valencia de
prohibir el desembarco de los judios que estaban llegando de
Oran (138).

Cierto alboroto fue causado en 1645 por dos judios, Salo-
moén Zaportas y Bale Zaportas, quienes se prssentaron en Va-
lencia con una licencia regia fechada en 1634 y otra del mar-
qués de Viana, gobernador de Oran. Solicitaron del tribunal
permiso para ocuparse de sus negocios en la ciudad y llevar
vestidos cristianos a fin de no ser molestados por el popula-
cho. El tribunal no sabia qué hacer, pero les ordené no aban-
donar la ciudad bajo pena de doscientos pesos, mientras con-
sultaba a la Suprema. Esta expuso al Rey el peligro que ame-
nazaba a la fe por olvidar sus 6rdenes los ministros que expe-
dian tales licencias, a lo que el Rey respondié6 mandando de-
volverlos a Oran; las causas de la cédula de 1634 ya no exis-
tian; si en el futuro se consideraba necesaria su venida, el
gobernador de Oran deberia informar y esperar la decisién
real y una licencia especial (139). No habia razén para supo-
ner que los osados israelitas apuntasen a una finalidad mas
importante que sus asuntos particulares.

Una de las razones mds prominentes con que se urgié el
establecimiento y mantenimiento a perpetuidad de la Inquisi-
cién fue el celo de los cripto-judios en hacer proselitismo y
el peligro que por ello corria la pureza de la religién, argu-
mento éste que, si servia al objetivo que se persegufa, al
mismo tiempo reconocia la poca firmeza de la fe espafiola.

74



EL PREJUICIO RACIAL

Pero es curioso que nunca se citen casos en su apoyo. Ni
podian citarse, pues el judaismo es cuestién de raza tanto
como de dogma. Nunca han pretendido los judios convertir
a los gentiles, y en Espafia mds aun que en cualquier otro
pais hubiera sido un disparate que unos hombres que sélo
podian existir ocultando sus creencias arrostraran un arres-
to seguro y su implacable castigo por la falta imperdonable
de procurar la apostasia de sus vecinos cristianos. Las con-
versaciones, cuando se daban, eran espontaneas, y sélo ser-
vian para intensificar ¢l horror al judaismo y mantener vivo
el sentido de peligro derivado de la presencia de los sospecho-
sos de cultivar la antigua fe. Fray Diego da Assumpgdo, que-
mado en Lisboa en 1603 como converso a la Ley de Moisés,
sz dice se vio impulsado a este paso fatal por ser testigo de
la perseverancia en el martiric de quienes sufrian por sus
creencias (140). Caso mas notable fue €l de Lope de Vera, el
cual, ademas de que causé semsacién en toda Espaiia, destaca
la conclusion de que la seguridad de la religion estriba en la
ignorancia de sus fieles, justificindose de este modo la clari-
videncia del inquisidor Valdés al incluir en el primer Indice
espafiol una traduccion de la obra de Josefo Antigiiedades de
los judios (140).

Lope de Vera era hijo de un caballero de San Clemente,
de sangre hidalga y limpia. Cuando contaba diecienueve afios,
pas6é a estudiar a Salamanca, donde se dedicé tan intensa-
mente al hebreo y al arabe que en julio de 1638 oposité a una
catedra de hebreo. Sus estudios lo llevaron a abrazar el ju-
daismo. Con el celo de un nedfito procuré atraer también a
un compaiiero de estudios, quien lo denuncié a la Inquisicién.
Aparecié un segundo testigo, y, sin émbargo, la consulta de
fe de Valladolid no se mostré unanime al votar su encarcela-
miento, que hubo de ser ordenado por la Suprema, y realiza-
do el 24 de junio de 1639. Abicrtamente admitié la verdad de
la acusacién y aun mucho mas, pero negé la intencién, ya que
sus palabras habian sido pronunciadas en discusiones esco-
lares; aseguré ademas que se confesaba y comulgaba y siem-
pre llevaba un rosario. Hubo diferencias y confusiones en sus
sucesivas audiencias, lo que determiné dilaciones y dudas por
parte de la Inquisicion, y el juicio continué. El 16 de abril y
€l 23 de mayo de 1641 revocé todo lo que habia confesado, y
luego rzpentinamente el 29 de mayo anuncié que queria ser

75



JUDAIZANTES

judio y sostener todo lo que los judios creen, pues es la ver-
dad revelada por Dios, que €l defenderia con su vida. Hasta
entonces habia creido lo que la Iglesia ensefia, pero ahora
se adheria a la Ley dada por Dios a Israel. La religién de
Roma y todas las demas religiones son falsas. Nunca habia
seguido las observancias judias, pero si lo haria en el futuro.
Nadie le habia ensefiado esto, sino Dios, que en su clemencia
lo habia llevado a la verdad. Se llamé a hombres doctos que
lo convencieran de sus errores, pero declararon que su obsti-
naciéon era terrible y que por su conocimiento del hebreo
resultaba especialmente peligroso. No quiso tener abogado
ni defenderse a si mismo, insistiendo en que era judio y mo-
riria en la Ley de Moisés. El 8 de agosto el alcaide informo
que se habia circuncidado a si mismo con un hueso, y el mé-
dico enviado para examinarlo asi lo comprobé e informé que
le habia dicho que esperaba ser quemado vivo, pues deseaba
el honor del martirio e ir al paraiso.

Intensos y prolongados esfuerzos se hicieron para recupe-
rarlo, pero en vano. Se le pidi6 entonces que indicara los
textos hebreos en que se basaba para que los calificadores
pudieran refutarlos. A este fin se le proporcioné el 23 de di-
ciembre una Biblia, papel, tinta y una pluma de ganso, pero
rechazé esta ultima diciendo que estaba prohibida por la
Ley de Moisés, y entonces se le dio una pluma de bronce.
Se siguieron nuevas reuniones y se le tuvo mucha paciencia,
hasta que €l rehusé en absoluto a hablar en las audiencias.
El desconcertado tribunal apelé a la Suprema, la cual ordend
darle cincuenta azotes. Los sufrié con firmeza el 17 de junio
de 1642, y persistié en su total silencio. Esto era lo mas obs-
tructivo, pues su ratificacién de sus propias confesiones era
necesaria, pero cuando éstas y los testimonios le fueron lei-
dos, se tapo los oidos con los dedos rehusando incluso escu-
char. Se pidi6é torturarlo, pero la Suprema humanamente
prescindié de formalidades y ordené cerrar el caso y votar
sobre €l. El 27 de enero de 1643 se vot6 relajacién con confis-
cacion, pero, al confirmarla, ordené la Suprema hacer nuevos
esfuerzos para reconvertirlo. No hubo apresuramiento para
ejecutar la sentencia. En enero de 1644 aun persistia él en
guardar silencio, salvo que cuando los inquisidores le hacian
su visita semanal, gritaba él «jViva la ley de Moisés!», después
de lo cual ya no era posible hacerle pronunciar ninguna otra

76



EL PREJUICIO RACIAL

palabra. Al fin, €l 25 de junio de 1644 fue quemado vivo, ha-
biendo mantenido hasta el ultimo instante su inalterable cons-
tancia. El inquisidor Moscoso dijo en carta a la condesa de
Monterrey que nunca habia sido testigo de tan ardiente deseo
de morir, tan perfecta confianza en su salvacién ni firmeza
tan invencible. Su muerte causé profunda impresién en sus

ermanos de religién. Unos afios mas tarde el joven Juan Pe-
reira, al ser juzgado por el tribunal de Valladolid, se refirié
a él repetidamente y declar6 que lo habia visto después de
muerto caballero en una mula y centelleante de sudor, como
el que le corria cuando era llevado al quemadero (142).

Lope de Vera era un convertido nada deseable, pues su
caso no podia dejar de excitar de nuevo el temor de infeccién
y estimular a la Inquisicién a una actividad mas intensa.
Sin embargo, en realidad apenas resultaba necesario tal es-
timulo, pues mantenia incesante vigilancia; pocos escriapulos
la atormentaban cuando seguia la pista de un sospechoso
Un caso caracteristico encontramos en septiembre de 1642,
cuando el tribunal de Galicia escribi6 al de Valladolid que
un preso, al ser juzgado, testificé que un Antonio Lépez habia
practicado el judaismo en Manzaneda de Trives, por lo que
pedia su encarcelamiento. Pronto fue hallado un Antonio Lo-
pez en Valladolid e inmediatamente se le recluy6 en la prisién
el 16 de septiembre. Negé la acusacién, y ningtn otro testimo-
nio pudo ser hallado conira €él; pero su proceso continud
hasta el 3 de febrero de 1644, dia en que hubo un voto in dis-
cordia. El caso fue elevado a la Suprema, la cual ordené ul-
teriores averiguaciones al tribunal de Galicia, y entonces se
comprobé que el preso nunca habia estado en Manzaneda.
Esto debia haber sido concluyente, pero aan se celebré otra
votacién el 13 de agosto, que de nuevo fue en discordia, y
otra vez ordené la Suprema nuevas, investigaciones, que re-
sultaron inutiles. Una tercera y no definitiva votacién se ce-
lebr6 en 1645, y entonces la Suprema ordené el encarcela-
miento de un segundo Antonio Lépez, pintor, que habia sido
descubierto en Sanabria. Fue detenido en diciembre de 1645,
y probé facilmente que era un cristianoviejo de estricta ob-
servancia. Pero no le valié, pues la disparatada consulta de
fe vot6 en discordia el 30 de abril de 1646, y la Suprema orde-
né amenazarlo de tortura. Desnudado y amarrado al potro,
no se le alteraron los nervios y afirmé su ortodoxia en todo

77



JUDAIZANTES

momento. Pero los recursos del desconcertado tribunal no se
habian agotado. El 14 de julio la Suprema ordendé suspender
ambos casos, y a los dos Antonio Lépez se les puso en liber-
tad, aunque sin observarlos. Uno de ellos ya habia permane-
cido en prisién casi cuatro afios, y el otro habia sufrido la
agonia de la amenaza de tortura, simplemente porque lleva-
ban un nombre que casualmente fue mencionado como corres-
pondiente a un judaizanie en un lejano tribunal. No fue tan
duro el caso de Gaspar Rodriguez, encarcelado por el tribunal
de Valladolid el 4 de octubre de 1648 a base de informes de
Cuenca y suelto el 2 de octubre del 49 porque reconocio
tardiamznte que el reo no correspondia a la descripcién del
verdadero culpable (143).

Pero otro caso ocurrido en Valladolid muestra lo baladi
que podia ser la prueba exigida si se trataba de un portugués.
En la visita que el inquisidor Pedro Mufioz hizo a Oviedo en
1619-20, dos mujeres declararon quz Lucia Nufiez, portuguesa
residente en Benavente, se ponia camisas limpias los sabados.
Cuando el 5 de marzo de 1620 vot6 el tribunal sobre los casos
llevados ante él por Mufoz, éste fue suspzndido, pero la Su-
prema ordené que se le enviaran los papeles, y el 17 de agosto
de 1621 dio instrucciones al tribunal de detener a Lucia y se-
cuestrar sus bienes. Para ello fue llevada a Valladolid el 30 de
octubre de 1621, donde se la recluyé en la cérczl secreta. En
su primera audiencia, como respuesta a la pregunta formula-
ria de si sabia la causa de su encarcelamiento, dijo que era
porque se cambiaba la ropa intesrior los viernes y sabados,
como en realidad lo hacia a diario por limpieza, en especial
porque amamantaba a sus hijos, pero que no sabia que esto
constituyese ninguna falta. Cierto que ella habia nacido en
Portugal, pero sus padres eran los dos castellanos y cristiano-
vicjos. El juicio siguié6 su marcha regular, pero nada mas
pudo hallarse contra ella, y el 15 de marzo de 1622 la consulta
de fe voté su absolucién y levantamiento del secuestro, lo
que se efectuo al dia siguiente, pero después de casi cinco
meses de encarcelamiento (144).

Como esta clase de pesquisa se extendia por toda Espaiia,
facilmente sz comprende cémo los infortunados portugueses
eran rastreados de uno a otro refugio por la implacable vigi-
lancia de la Inquisicién, con su red de tribunales en constante
correspondencia y con todos sus comisarios y familiares en

78



EL PREJUICIO RACIAL

constante acecho. Esa vigilancia sz mantenia alerta por el
frecuente descubrimiento de comunidades de judaizantes mas
o menos numerosos, que al ser juzgados descubrian los nom-
bres de numerosos complicss. El tribunal de Llerena se ocupd
afanosamente entre 1635 y 1638 de la «complicidad de Bada-
joz», un grupo de portugueses que habia descubierto en Ba-
dajoz; al pedir la Suprema la lista de los denunciados por
los presos, a los cuales el tribunal no habia podido detener,
ascendian a ciento cincuenta (145),

En 1647 Juan del Cerro, de Ciudad Rodrigo, estaba reclui-
do en la prisiéon real dz Valladolid. Al parecer por pensar que
se le soltaria, se denuncié a si mismo a la Inquisicién y se
invento la denuncia de una congregacién de judios de Ciudad
Rodrigo, que se reunia todos los viernes en casa del presiden-
te, Pablo de Herrera, contador del ejército de la frontera por-
tuguesa, donde celebraban la ceremonia de azotar las imdge-
nes de Cristo y la Virgen, que luego, en la Semana Santa, que-
maban. Se practicaron numerosas detenciones y sus juicios
se prolongaron hasta 1651. Se les aplicé la tortura. Padres e
hijos, hermanos y hermanas declararon unos contra otros,
pero no hubo impenitentes contumaces o megativos y nadie
fue relajado. Que se comprobé que era invencién calumniosa
la informacién de Juan del Cerro acerca de los ultrajes a las
imagenes sagradas resulta evidente: se suspendieron diez de
los casos, incluyendo los de los llamados oficiales de la con-
gregacién; pero el tribunal se aseguré un numero satisfacto-
rio de convicciones, asi como de multas, que ascendieron a
un total de tres mil setecientos ducados. Nada consiguié Juan
del Cerro con sus mentiras, pues, aunque no se le procesd por
falso testimonio, cuando los juicios concluyeron en 1651, fue
entregado de nuevo al tribunal real (146). Toledo se mostré
igualmente activo, pues =n un auto celebrado en el mismo afio
hubo treinta y dos judaizantes en persona y treinta efigies de
fugitivos (147). Casi todos eran portugueses, ya que por en-
tonces los judaizantes castellanos eran relativamente raros.
En el gran auto de Sevilla de 1660, de ochenta y un judaizan-
tes, casi todos portugueses, un grupo de treinta y siete eran
de Osuna, y otros ocho de Utrzra. Hubo cuarenta y siete re-
conciliados, siete reconciliados en persona y veintisiete en
efigie (148).

79



JUDAIZANTES

Las numerosas efigies que figuran en los autos represen-
tan los que resultaron comprometidos por las confesiones de
los penitentes, y que durante algin tiempo consiguieron elu-
dir el encarcelamiento. Por regla general puede decirse que
era s6lo un temporal respiro de la vigilancia inquisitorial que
acechaba por doquier. Tarde o temprano los capturaba a pe-
sar de sus cambios de residencia y de nombre y de todas las
precauciones del perseguido frente al perseguidor. Buen ejem-
plo tenemos en las vicisitudes de una colonia de portugueses,
unos veinte o treinta, en la pequeiia poblacién de Beas (Jaén),
que arroja una vivida luz sobre los horrores de estos infortu-
nados. Habian conseguido vivir alli oscuramente durante diez
afios o mas, sosteniéndose como podian, cuando alguna indis-
crecion o la delacién de algin vecino llamé sobre ellos la aten-
cion del tribunal de Cuenca, que detuvo a trece de ellos. Por
éstos se obtuvo el nombre de otros nueve, contra los cuales
se dictaron mandamientos de prisién; cuando en abril de
1656 se les busc6 para cumplirlos, se hallé que habian huido
secretamente de Beas en febrero, dejando abandonados
sus bienes. A cinco de ellos se les rastreé hasta Malaga; de
los otros cuatro se supo que habian ido a Piedrabuena, pero
alli se perdia su pista. Todos fueron debidamente juzgados en
rebeldia y sus efigies aparecieron en el auto de Sevilla de 1660.

El grupo que pasé a Portugal era una familia de cinco
personas: Diego Rodriguez Silva, su esposa Ana Enriquez, su
padre Antonio Enriquez Francia, y su hermano Diego Enri-
quez y su cuilada Isabel Rodriguez. Viajaron sin detenerse
hasta llegar a Rioseco, donde descansaron durante cuatro
dias, y luego, alquilando un guia, atravesaron las montafias de
Portugal, viajando sélo de noche. Fijaron su residencia en
Villa Pinhel, donde intentaron rehacer su quebrantada fortu-
na, Ana Enriquez atendiendo a una tienda y Diego Rodriguez
dedicandose a los mas variados trabajos que se le ofrecian;
sabemos que una vez condujo un rebaiio de mil ovejas a Lis-
boa para venderlas. Al parecer como medida de precaucién,
se presentaron espontaneamente ante el tribunal de Coimbra,
que los traté con clemencia; no les impuso multas, pero si
les ordené que no abandonaran Pinhel sin permiso. La des-
gracia perseguia a Diego. En 1671 regres6 a Espafia. Se detu-
vo en Talavera de la Reina, y desde alli llamé a su esposa e
hijos y a su suegro, diciendo a los demdas que continuasen

80



DISMINUCION DEL JUDAISMO

alla. Adopté6 como nombre del Aguila para si y de los Rios
para su esposa, y vivié durante dos afios en Sevilla, donde
moriria su suegro. De alli se trasladaron a Daimiel, donde la
Inquisicién los descubrié al fin y los encarcelé el 18 de febre-
ro de 1677, unos diecisiete afios después de que habian sido
quemados en efigie en Sevilla. Como dos o tres de los fugiti-
vos de Beas que habian ido a Mélaga estaban siendo juzgados
en Toledo en 1667, parece probable que ninguno de ellos es-
capase, salvo los que habian permanccido en Portugal. Dos
afios y medio se prolongaron los juicios de Diego y Ana, que
concluyeron con sentencia de prisién irremisible y sambenito.
Ana se habia deshecho en esta vida errabunda de incesantes
vicisitudes y ansiedades. Afectada de epilepsia, melancolia e
hipocondria, sus implacables jueces la mandaron a la cércel
para toda la vida haciendo justicia a su religién de amor y ca-
ridad infinitas (149).

Un ejemplo ain mas doloroso de los horrorss que sopor-
taban aquellos infortunados bajo la implacable vigilancia de
la Inquisicién nos lo proporciona el caso de Isabel, esposa de
Francisco Palos, de Ciudad Rodrigo. En 1608, a sus 22 de edad,
fue juzgada por el tribunal de Valladolid. Posteriormente lo
fue otras dos veces, en 1621 y 1626, en Llerena, dos en Cuenca
en 1653 y 1655, y finalmente otra en 1665 en Toledo. En total,
unos dieciocho afios de juicios. El ultimo, en ¢l cual fue tor-
turada tres veces, se alargé hasta 1670, cuando ya tenia ochen-
ta y cuatro afios. Se libré de sus verdugos muriendo en la pri-
sién. Fue quemada en efigie con sus huesos, por ser ya di-
funta (150).

Con frecuencia se descubrian pequefias colonias de portu-
gueses como la de Beas. Simo6n Nuifiez, de Pastrana, al ser juz-
gado en Toledo en 1679, revelé los nombres de veintinueve
cémplices que residian alli; casi todos ellos figuraron en un
auto particular del 21 de dicismbre de 1680. Durante largo
tiempo habian conseguido eludir la vigilancia inquisitorial,
pues una de ellas, Maria Enriquez, entonces de sesenta afios,
declar6 que la habian llevado alli desde Lisboa sus padrss
cuando era nifa de corta edad, y desde entonces siempre
habia residido en Pastrana (151). Un grupo semejante de por-
tugueses, del psqueiio pueblo de Verin (Orense), fue juzgado
entre 1676 y 1678 por el tribunal de Santiago, y proporcioné
al auto de Madrid de 1680 dos victimas relajadas como judios

81



JUDAIZANTES

contumaces, Baltasar Lépez Cardoso y Félix Lépez, su primo.
Eran en total algo mas de veinte. Hacia mucho tiempo que
vivian alli. Antonio Lépez, uno de ellos, dijo en 1677 que con-
taba treinta y dos afios y que habia nacido en Verin (152).

Sélo con las mdas rigurosas precauciones podian existir en
tales circunstancias. Gaspar de Campos, del grupo de Pastra-
na, en su confesion dio cuenta de algunos procedimientos
adoptados para ocultarse. Los siabados madrz e hijas se sen-
taban con ruecas o husos ante ellas, y si alguien llegaba, simu-
laban estar trabajando. En los dias de ayuno enviaban a la
sirvienta a algin recado y en su ausencia sacaban los alimen-
tos de la olla y hacfan marcas de grasa en los platos y las cu-
charas; luego se dirigian a la casa de alguna vzcina judia, y
si la sirvienta las segufa, la hacian volver a comer diciendo
que ellos ya habfan comido, y luego los vecinos hacian lo
mismo. Aun en el més restringido circulo de la familia habia
que guardar muchas veces la mayor reserva. No se les per-
mitia a los nifios saber nada del judaismo hasta una edad en
que poder confiar en su discrecién. Con frecuencia los padres
educaban a sus hijos como catélicos, y dejaban que otros los
convirtieran casualmente. Pedro Nufiez Marqués, juzgado en
Madrid en 1679, testificé haber sido llevado al judaismo en
Villaflor (Portugal) por Maria Pinto, mujer de Alvaro de Mo-
rales. Al regresar a casa de sus padres en Torre de Moncorvo
dudé largos meses si dar a conoczrles su conversién. Al fin,
en 1653, se lo dijo a su madre, la cual lo aprobé y le reveld
que tanto ella como su padre, Francisco Niifiez Ramos, eran
judios. Tenian ocho hijos, y €l sabia que todos lo eran, pero
no podia dar detalles sino sobre sus tres hermanas. Todos
suponian que todos los demas lo eran, pero cada uno se ocupa-
ba de sus propias cosas, de ganarse la vida, de vivir con la
mayor precaucién. Como dirfa su hermana Angela Nufiez Mar-
quez, todos sabian que cada uno de los otros era portugués:
esto era suficiente, y cualquier otra confidencia resultaba
superflua (153).

Por supuesto, se cumplian con puntilloso esmero todas
las observancias catolicas: misa, confesién, comunién, dias
festivos, ayunos. Los moribundos se confesaban y recibian el
viatico; los muertos, cristiana sepultura en las iglesias. Vivien-
do asi dispersos en pequefios grupos o en familias aisladas,
ocultando con méaximo cuidado su secreta fe, y temiendo cons-

82



DISMINUCION DEL JUDAISMO

tantemente ser descubiertos, no parece sorprendente que las
caracteristicas observancias judias se fueran reduciendo gra-
dualmente al minimo, y en gran parte cayeran en olvido. No
tenian rabinos que los instruyesen en las innumerables pres-
cripciones orales de la Ley ni sobre cuando caian los dias de
observancia. En la circuncisiéon no habia ni que pensar, pues
aparte de ser demasiado comprometzdora, no se sabia de
quien la administrara. Algunos jovenes especialmente celosos
se dirigian a tal fin a Francia o a Italia. Nada encontramos
en los juicios relativo a la abstinencia de carne de cerdo, a
quitar la grasa de las carnes, ni al amortajamiento de los ca-
déaveres. Se conocen intentos de ayunar en el dia de la reina
Esther, cuando su fecha se sabia, y quizd también en otros
sin significacién especial por ejercicio espiritual. Sabemos
que algunos se lavaban las manos antes de las comidas y que
daban gracias al Dios de Israel. Acaso alguien encendia lam-
paras la noche del viernes, pero creia bastaba encender una
y dejarla lucir hasta su extincién. Se guardaba el sabado abs-
teniéndose de trabajar, pero aun esto no siempre se observa-
ba, y raras veces se alude a cambiarse la ropa interior. Angela
Nuilez Marqués declaré que Ana de Nieves y Maria de Murcia
le habian ensefiado la Ley de Moisés y sus ceremonias, que
eran descansar el sibado y guardar ayunos de cuatro y de
veinte horas sin comer ni beber, pero que durante los veinte
afios que residié en Pastrana sélo habia observado el precep-
to quince sabados, por miedo a ser descubierta por su marido
o sus criados. Isabel Mendes Correa, que comparecié en el
auto de Madrid de 1680, habia hecho voto, estando enferma
seis afios antes, de, si se¢ recuperaba, descansar los sabados y
encender lamparas los viernes, pues consideraba su enferme-
dad como un castigo por abandonar la Ley de Moisés. En re-
sumen, parece que ¢l judaismo se habia reducido a guardar
el sabado con algun ayuno ocasional y a la esperanza de sal-
varse en la Ley de Moisés, ademas de negar a Cristo y la doc-
trina cristiana (154).

Todo esto aumentaba la dificultad para hacer averiguacio-
nes ¢ irritaba los 4nimos de los inquisidores, tanto en Espaiia
como en Portugal. Una exhortacion dirigida a los cristiano-
nuevos el afio 1640 en Granada por el maestro Gabriel Rodri-
guez de Escabias los denuncia rotundamente por haber trai-
cionado asi su fe. Al igual, en el auto de Lisboa del 6 de sep-

83



JUDAIZANTES

tiembre de 1705, cuyo sermén fue predicado por Diego da
Anunciagdo, arzobispo de Cranganor, éste comenzé dirigién-
dose a los sesenta y seis penitentes ante €l con estas palabras:

Disgragadas reliquias do Judaismo! Infelices fragmen-
tos da Synagoga! Ultimo despojo da Judea! Escandalo dos
Catholicos! & até dos mesmos Judeos riso detestavel!
Con-vosco fallo, oh mal aconselhada gente! ‘A vos declamo,
o povo mal aconselhado! Vds sois o riso detestavel dos
Judeos, por que sois tao ignorantes, que nao sabeis ob-
servar a mesma ley em que viveis. Vés sois o escandalo
dos Catholicos, porque nascendo no gremio da sua Igre-
ja, a vossa apostasia vos desterra do suo gremio...

Exordio verdaderamente cristiano para unos pecadores
arrepentidos, considerado digno de perpetuacion, pues lo dio a
la imprenta (155). Pero en esta doblez, tan reprensible a los
ojos de los inquisidores, estaba la promesa del éxito final de
la obra tan implacablemente continuada durante dos siglos.
El martillo iba gradualmente destruyendo el yunque. Sélo la
maravillosa constancia del judaismo le habia permitido perse-
verar en tales condiciones. Con el tiempo la mayoria de los
judaizantes portugueses acabaria incorporandose a la Iglesia,
como ya habia hecho la mayor parte de sus hermanos es-
pafioles.

Con todo, la actividad de la Inquisicidén ssguia obteniendo
el premio de abundantes éxitos, y la verdad es que, si no hu-
biera sido por el judaismo, poca actividad hubiera tenido que
desplegar. En los autos publicos de Cérdoba, de 1655 a 1700,
de trescientas noventa y nueve personas y efigies presentadas,
trescientas veinticuatro lo fueron por judaizar. En Toledo,
de 1651 a 1700, se conocieron ochocientos cincuenta y cinco ca-
sos de juicios por las mas diversas causas, lo mismo triviales
que importantes, de los cuales quinientos cincuenta y seis lo
fueron por la misma falta. Hacia los ultimos afios del siglo
parece se manifesté un claro descenso en las cifras, como si
la vigilancia se hubiera relajado o los esfuerzos de los tribuna-
lss se vieran coronados por el éxito; pero en un informe sobre
casos pendientes en Valladolid, con fecha del 8 de julio de
1699, ochenta y cinco, setenta y ocho eran judaizantes (156).
No obstante, esta actividad se limitaba casi por completo a
Castilla, como si los portugueses no encontrasen atrayente

84



EL PREJUICIO RACIAL

el reino de Aragén. Los informes de casos pendientes en Va-
lencia en 1694, 5 y 6, muestran en total dieciséis, entre los cua-
les no se encuentra ni un solo judaizante (157). Quiz4 merezca
sefialarse de pasada que en el tratado de 1668, por el. cual
Espafia reconocié la independencia de Portugal, el articulo 4
establece que los stiibditos d= cada pais gozaran en los terri-
torios del otro de los mismos privilegios e inmunidades otor-
gados a los stbditos britanicos por los tratados de 1630 y
1667 (158). Estos gartntizaban su proteccién frente a cual-
quier molestia por cuestiones de conciencia, siempre que no
hubiese ocasién de escandalo. Pero, por lo que anteriormente
hemos visto, no parece que la Inquisicién de ninguno de los
dos paises le prestase atencion, ni es probable que ninguno
de los gobiernos se quejase de infraccién alguna.

Durante este periodo las leyes restrictivas de la emigracién
de los cristianonuevos estuvieron generalmente en suspenso;
pero cuando en 1666 aparecié en Palestina el falso mesias Za-
bathai Tzevi y congregé a gran numero de judios extraviados,
la Suprema se alarmé. Los tribunales de los puertos de mar
recibieron la advertencia de que cierto nimero de judios portu-
gueses quizd intentarfan unirsele, de modo que, si cualquier
portugués acudia a embarcarse, se le detendria bajo cualquier
pretexto, sus bienes le serian secuestrados y examinados y se
enviaria un informe a la Suprema. Unos cuatro meses después
Barcelona envié el testimonio tomado en el caso d= cuatro
portugueses asi detenidos, pero la Suprema ordend su puesta
en libertad y que en el futuro, cuando las pruebas d=mostra-
sen que no eran fugitivos ni se dirigian a lugar sospechoso, se
les deberia permitir continuar. En este mismo afio un arriero
llamado Francisco Nufiez Rzdondo fue penado en Toledo
como judaizante y por llevar judaizantes fuera del pais; los
doscientos azotes afiadidos en su sentencia a su reconcilia-
cién y prisién son evidentemente la pena impuesta por esta
falta especial (159). En 1672 hubo otra alarma semejante. La
Suprema informé a los tribunales de que muchas familias
portuguesas se preparaban para pasar por Bayona a Francia.
Por tanto, se guardarian todos los caminos y sendas, y todos
los portugueses que pareciese buscaran salir del reino serian
detenidos y sus bizsnes incautados. Todo individuo seria minu-
ciosamente examinado, se averiguaria su genealogia, se pro-
curaria informacién de su vida pasada y se le haria declarar

85



JUDAIZANTES

su destino y los motivos de su viaje, con todos los demas de-
talles necesarios para un perfecto conocimiento de sus ante-
cedentes y propésitos, y esta informacién seria enviada a la
Suprema junto con el parecer del tribunal. Andlogas precau-
ciones se ordenaron en los puertos de mar mediterrdneos,
pero no sin declarar la finalidad de estas medidas (160).

Valladares, que fue Inquisidor General de 1669 a 1695, pa-
rece tuvo un punto de vista distinto respecto a esta curiosa-
mente perversa politica de impedir la emigracion de los apos-
tatas desafectos. El 12 de agosto de 1681 envié a alguien pré-
ximo al Rey un memorial anénimo exponiendo la invencible
obstinacién de los judios: las penitencias y castigos los dejan
tan malvados como antes, lo que origina muchos males, tales
como emplear en casas nobles a nodrizas judias que infectan
a los nifios con su leche; viceversa, dar trabajo los conversos
a menores a quienes pervierten, administrarles sacrilegamen-
te los sacramentos, etc. El remedio total seria el inmediato
destierro de todos los que hayan sido penitenciados o, si se
les permite quedarsz, marcarlos con hierro candente ponién-
doles en la frente las armas de la Inquisicién. Probablemente
es Valladares el autor del memorial, pues hacs esta odiosa su-
gerencia a titulo personal, urgiéndola con toda la autoridad
de la Inquisicién e invocando el juicio de los cielos para su
corresponsal si éste deja de poner el documento en manos
del Rey. Carlos lo envié a la Suprema para que ésta diese su
dictamen, y la cosa no fue mas alld. Pero no carece de interés
tal documento como revelacién de los métodos que los perse-
guidores estaban dispuestos a adoptar a fin de librarse de las
consecuencias de sus propios actos (161).

Aunque fue la inmigracién portuguesa la que suministré la
al parecer inagotable provision de reos a lo largo dz todo el
siglo xvi1, s6lo hubo un rincén de Espafia que se libré de su
influencia y en que los viejos conversos continuaron cultivan-
do su secreta fe con poca o ninguna molestia. Mas ds una vez
hemos aludido anteriormente a la catastrofe de Mallorca de
1691; como episodio del judaismo espaiiol, sus detalles mere-
cen consideraciéon. En la matanza de 1391 algunos de los ju-
dios mallorquines huyeron a Berberia, pero la mayoria per-
manecié. El gobernador, Francisco Sagariga, habia sido heri-
do al intentar protegerlos. Se convirtieron por temor a la

86



LOS CHUETAS MALLORQUINES

muerte y la promesa de las autoridades de darles veinte mil
libras con que pagar sus deudas, promesa que al parecer nun-
ca se cumplié. Continuaron habitando el call o barrio judio,
y, aunque la aljama desaparecié en 1410, sus miembros siguie-
ron formando una comunidad cerrada (162). Su conversion
fue tan superficial como cabia prever. Aun cuando, como cris-
tianos nominales, no les afectaba la expulsién de 1492, cuando
se estableci6 la Inquisicién, como ya hemos visto por los mu-
chos que se acogieron a los Edictos de Gracia, debian seguir
siendo en lo intimo judios, pues entre 1488 y 1491 hubo no
menos de quinientas sesenta y ocho reconciliaciones, ademas
de aquéllos que, por especial clemencia, fueron reconciliados
por segunda vez. Después de esto el tribunal se mostré cierto
tiempo verdaderamente activo. Entre el afio 1489, en que ini-
cié sus campaifias, y 1535, condend a ciento sesenta y cuatro a
reconciliacién, a noventa y nueve a relajacién en persona, y
a cuatrocientos sesenta a relajacién en efigie, todos los cuales
debian de ser judaizantes, salvo, en 1335, cinco moriscos, que
fueron relajados (163). A continuacion la persecucién se fue
paralizando: desaparecen las relajaciones y las reconciliacio-
nes son también pocas. Tan insignificante habia llegado a ser
el tribunal que, cuando en 1549 quedaron vacantes los cargos
de fiscal y receptor, Valdés =scribié para preguntar si era ne-
cesario cubrirlos (164). Bien podia plantear la cuestién, pues
entre 1552 y 1567 el tribunal sélo celebré dos reconciliaciones,
y durante el resto del siglo, sélo treinta, junto con una sola
relajacién, y la mayoria de tan pocos reos no eran judaizantes.
En el siglo xvir las cifras son atin mas magras. Ocupados
principalmente, como ya hemos visto, en interminables con-
flictos con las autoridades eclesiasticas, descuidaban los de-
beres de persecucion, y herejes y apdéstatas vivian relativa-
mente en paz. A la reconciliacién de Maria Diez el 6 de sep-
tiembre de 1579 s= siguié todo un siglo en que ni un solo
judaizante fue reconciliado, aunque en 1675 fue relajado uno
de Madrid. Los habitantes del call bien podian considerarse
seguros, especialments porque los eclesidsticos no estaban
obligados a denunciarlos ante el tribunal. En 1688 el inquisi-
dor se quej6 a la Suprema de que los sacerdotes del partido
del obispo hablaban de la Inquisicién como de una hersjia
secreta y una guarida de ladrones que debia ser abolida, todo

87



JUDAIZANTES

lo cual provocaba una gran libertad de lenguaje entre las per-
sonas sospechosas que vivian «en el barrio» (165).

Esta sensacién de seguridad se acabd con un rudo desper-
tar. En 1677 6 1678 llamd la atencidn del inquisidor una reu-
nién celebrada en un jardin de las afueras de la ciudad. La
designé como sinagoga; sin duda, hubo cierta imprudencia.
Investigaciones realizadas secretamente proporcionaron prue-
bas que justificaron detenciones masivas, y pronto estuvo la
carcel rebosante. El resultado se hizo pablico en cuatro autos
celebrados en 1679 en los cuales hubo no menos de doscientas
diecinueve reconciliaciones. No mostraban espiritu de mar-
tirio: en todos los casos la conviccién era inmediata; como
todos confesaban y pedian clemencia, no habia lugar a su re-
lajacién. Un rasgo curioso es la ausencia de procesos contra
muertos, que hubieran sido numerosos si el tribunal hubiese
estado dispuesto a afrontar esta complicacién; pero se expli-
ca, sin duda, porque al resultar implicada toda la comunidad
de cristianonuevos en conjunto, todos sus bienes habian
sido confiscados, vy ya no podian obtenerse mas beneflicios de
averiguar ancestrales herejias. Las confiscaciones fueron =nor-
mes, ya que los reos eran comerciantes, industriales y banque-
ros; todas sus casas y tierras, censos, mercancias y créditos,
les fueron arrsbatados. La suma obtenida se fijé en 1.496.276
pesos, lo que probablemente queda muy por debajo del valor
real del activo secuestrado. Ya hemos visto que gradualmente
se le fuz privando al Rey de su participacién en los despojos,
pero el tribunal se asegur6 una buena, con la que reconstruyé
el palacio de la Inquisicién en un estilo tan suntuoso que pasé
por uno de los mas monumentales de Espafia, hasta que fue
d=molido en 1822: su emplazamiento se convirtié en una plaza
publica (166).

El tribunal ordené que todos los cristianos nuevos residie-
ran en el call, y los obligé a presentarse en todas las fiestas
de precepto y asistir a misa en la catedral en grupo, precedi-
dos por un ministro d= la Inquisicién y bajo la vigilancia de
un alguacil. Empobrecidos, deshonrados y bajo constante vi-
gilancia, su situacion llegé a ser intolerable. Algunos decidie-
ron expatriarse por su cuenta y negociaron secretamente con
un barco inglés fondeado en el pucrto para que los llevase
fuera del pais. Pagaron el pasaje y consiguieron embarcarse,
pero el mal tiempo impidié zarpar al barco. Como no se ha-

88



LOS CHUETAS MALLORQUINES

bian procurado las autorizaciones necesarias para salir de
Espaifia, fueron detenidos y recluidos en prisién junto con sus
familias. Esto ocurria en 1688. Sus juicios se prolongaron tres
afios. El resultado salié a luz en los cuatro autos celebrados
en marzo, mayo y julio de 1691. Para los que habian sido re-
conciliados en 1679 y ahora eran convictos de relapsos, no
podia haber perdén. Un gran brasero de ochenta pies cuadra-
dos y ocho de altura, con veinticinco hogueras, fue preparado
a la orilla del mar, a dos millas de la ciudad, a fin de que la
poblacién no pudiera molestarse con el hedor. En total fueron
relajados treinta y siste en persona, de los cuales sélo tres
fueron contumaces hasta el fin y por eso quemados vivos.
Ocho fueron relajados en efigie, de los cuales cuatro eran fu-
gitivos y los otros cuatro muertos, tres de ellos en la carczl.
Hubo quince reconciliaciones en persona y tres en efigie. Fi-
nalmente, veinticuatro a los que, aun encontrandose entre los
reconciliados de 1679, sélo se les impuso abjuracién de levi
y multas que ascendian a un total de seis mil cuatrocientas
libras (167). Esto demuestra que la pequefia comunidad ya
habia comenzado a rehacer sus destrozadas fortunas, y hace
probable la suposicién de que las confiscaciones de los rela-
jados y reconciliados recompensaron espléndidamente al tri-
bunal por sus trabajos. La lzccién, al parecer, fue lo bastante
severa para lograr su propoésito. Ya no volvemos a oir hablar
de judaismo en Mallorca. Durante la culminacién de la perse-
cucién en el resto del pais su tribunal sélo celebré dos autos,
el 31 de mayo de 1722 y el 2 de julio d= 1724, en los cuales apa-
recieron nueve penitentes, pero ninguno era judaizante (168).
Aunque los cristianonuevos siguieron confinados en su ba-
rrio, con el tismpo, como ya hemos visto, se hicieron plena-
mente catdlicos.

Al comenzar el siglo xviiI parecia que el triunfo sobre el
judaismo estaba ya logrado virtualmente. Por supuesto, la
Guerra de Sucesién vino a interferir las actividades dz= la In-
quisicién, pero esto no es suficiente para explicar el acusado
descenso del niumero de judaizantes en los autos, ssgiin mues-
tran las actas que he utilizado. En Catalufia, donde continué
la violencia largo tiempo cuando el resto de Espafia habia sido
pacificado, la Inquisicién fue restablecida plenamente en 1715,
después de lo cual el tribunal de Barcelona en tres afios, d=

89



JUDAIZANTES

un total de veinticinco casos, sélo tuvo tres de judios: una
madre y dos hijas huidas de Sevilla y descubiertas en Cata-
lufia (169). Para Cérdoba las actas no estdn completas, pero
en lo que consta tenemos para los afios de 1700 a 1720 sélo
cinco casos (170). En Toledo, durante los mismos veintitin
afios, de un total de ochenta y ocho juicios sélo veintitrés lo
fueron por judaismo (171).

Pero el fuego de la persecucion solo estaba medio extin-
guido, y estallaria de nuevo repentinamente con renovada fe-
rocidad. Probablemente esto ha de atribuirse al descubrimien-
to en Madrid de una sinagoga organizada, compuesta de vein-
te familias que desde 1707 vznian reuniéndose para cumplir
con sus devociones; en 1714 habian elegido un rabino, cuyo
nombre comunicaron a Livorno para confirmacién. Su relati-
va inmunidad los habia llevado a ser imprudentes, pues se
dice que observaban los dias festivos cristianos con bailes y
rasgueo de guitarras. Cinco de ellos fueron relajados en el
auto del] 7 de abril de 1720 (172). Fue probablemente tal des-
cubrimiento lo que movié a otros tribunales a renovar su ac-
tividad, que dio abundantes frutos, pues parece que por en-
tonces los judaizantes apenas se ocultaban. En el auto de
Toledo del 19 de marzo de 1721 se afirmé que Sebastian An-
tonio de Paz, administrador del tabaco, habia casado a la hija
de su esposa y a Francisco de Mendoza y Rodriguez, su primo
carnal, «de acuerdo con la Ley de Moisés» (173).

Durante algunos anos esta reactivacién persecutoria bra-
mo con una virulencia que parecia rivalizar con la del periodo
primitivo. En un conjunto de sesenta y cuatro autos celebra-
dos entre 1721 y 1727 hubo en total ochocientos sesenta y
ocho casos, de los cualzs ochocientos veinte lo fueron de ju-
daismo, y los tribunales no se inclinaron precisamente del
lado de la clemencia. Hubo setenta y cinco relajaciones en
persona y setenta y cuatro en efigie, y se impusieron profusa-
mente azotes, galeras y prision (174). Merece especial atencién
la distribucién geografica de los reos. Los reinos de la Corona
d= Aragén muestran pocas huellas de judaismo. Valencia con-
tribuyé con sélo veinte casos, Barcelona con cinco, Zaragoza
con uno y Mallorca con ninguno, o sea veintiséis en total. En
cuanto a los tribunales de la Corona de Castilla, Logrofio no
celebré ningun auto durante estos afios; Santiago sélo aporté
cuatro casos, mientras que Granada tuvo doscientos veinti-

90



EN EL SIGLO XIII

nueve, Sevilla ciento sesenta y siete y Cérdoba setenta y ocho.
Los afios 1722 y 1723 fueron los de mayor actividad, disminu-
yendo después el numero de casos rapidamente (175). Pero
aun continuaba a intervalos. En Cérdoba se celebraron autos
en 1728, 1730 y 1731 en los cuales hubo en total veintiséis ca-
sos de judaismo; luego vino un intervalo hasta 1745, afio en
que hubo sélo dos casos (176). En Toledo después de 1726 no
hallamos ningun caso de judaismo hasta 1738, en que hubo
catorce. Parece que entonces sz acabd el material judaico de
persecucién, pues las actas de Toledo, que llegan hasta 1794,
no muestran mas que un caso posterior, que se dio en
1756 (177). En Madrid fueron relajados en 1732 varios judios
acusados de haber azotado y quemado una imagen de Cristo
en una casa de la calle de las Infantas (178). En Valladolid, en
un auto celebrado en 13 de junio de 1745, hubo un judaizante
relajado y cuatro reconciliados, mientras que en Sevilla el 4
de julio, si bien comparecieron cuatro musulmanes, no hubo
ni un solo judio (179). En Llerena en 1752 hubo relajacién de
seis efigies de fugitivos y otra de una mujer muerta, que in-
dudablemente correspondian a casos de judaismo (180).

Estos detalles aislados no pretenden aspirar a ser comple-
tos, pero bastan para mostrar qus €l judaismo al fin fue sus-
tancialmente desarraigado del suelo espafiol, después de una
prolongada lucha de tres siglos. Lo completa que fue esta des-
truccién se muestra en una lista general de todos los casos de
todas las clases llevados ante los tribunales desde 1780 hasta
la supresiéon de la Inquisicién en 1820, que comprende un
total de mas de cinco mil. En esos cuarenta afios el nimero
total de procesos relativos a judaismo fue sdlo de dieciséis,
y de ellos diez eran extranjeros que habian infringido las leyes
que prohibian la entrada d= judios, mientras que de los seis
nativos cuatro fueron procesados por simples sospechas y
proposiciones. El ultimo caso se dio en Cérdoba el afio 1818:
el de Manuel Santiago Vivar, por actos de judaizante. Fue la
escena final de la larga tragedia que habia assgurado la uni-
formidad de fe a costa de tanta sangre y tantos sufrimien-
tos (181).

Durante este tltimo periodo el Santo Oficio se ocupaba
mucho miés de excluir a los judios extranjeros qus de detener
a los nativos. Debe recordarse la brutal ley por la cual en

91



JUDAIZANTES

1499 Fernando e Isabel prohibieron el regreso de los judios
expulsados, asi como la entrada de extranjeros, bajo pena de
muerte vy confiscacién (182). Aunque esta ley fue recogida en
los Estatutos del Reino, probablemente nunca se cumplié en
toda su ferocidad; pero el mantsnimiento de la exclusién era
inevitable cuando se adoptaban tan infatigables esfuerzos
para exterminar el judaismo. En las visitas de navios, o reco-
nocimiento de todos los barcos que tocaban en puertos espa-
fioles, la prohibicién de ingreso de judios se mantenia con
tanto rigor como la de herejes y libros luteranos. Si se halla-
ba algin judio a bordo, se le examinaba, v si admitia que
habia sido bautizado, se le prendia y se confiscaban sus bie-
nes; si no estaba bautizado y no pretendia desembarcar, se
le dejaba partir en el barco (183). Pero la incansable energia
mercantil de los judios y la venalidad de los oficiales neutra-
lizaban hasta cierto punto talzs precauciones. En 1656 el jui-
cio en Murcia de Enrique Pereira, que tenia su domicilio en
Lucca y que habia sido preso cuando comerciaba en Beas,
muestra que habia relaciones entre los portugusses de Espafa
y sus hermanos de Italia; los de Espafia tenian que ir por mar
a Niza o a otros puntos para disfrutar de libertad de culto,
mientras que los judfos italianos venfan a Espafia a comer-
ciar, a pesar de la vigilancia inquisitorial (184). Estos furtivos
intentos, con sus peligros, hacian sentir envidia a los que ape-
tecian con avidez los tentadores mercados espafioles. Era
mucho mejor contar con licencias y, como ya hemos visto,
en 1634 bajo Olivares se concedieron algunas veces. De mala
gana eran reconocidas por los tribunalss, como en el caso
de 1645 anteriormente mencionado. Menos afortunado seria
en 1679 Samuel de Jacob, recluido en prisién a pesar de que
tenia licencia. Sabemos qu=, aun cuando quienes la tenfan no
podian ser juzgados como herejes, sin embargo, si blasfema-
ban o hacian escarnio de la fe, podian ser castigados con
multas, azotes o galeras, segun el escindalo que resultass,
mientras que las tentativas de hacer prosélitos se castigaban
con la pena capital (185). En 1689 se dieron érdenes especiales
para desestimar un acuerdo que don Pedro Rongquillo, con
poderes del Rey, habia convenido con un judio inglés y que
le permitiria desembarcar en cualquier puerto de Espa-
fia (186).

Tal cuidado se tenia en evitar cualquier peligro de con-

92



MERCADERES EXTRANJEROS

taminar el suelo espafiol por la planta de un judio que, cuan-
do en 1713 por el Tratado de Utrecht se cedié Gibraltar a
Inglaterra, fue bajo la condicién de que no se permitiria a
judios ni moros residir alli (187). Su inobservancia por Ingla-
terra fue motivo de quejas, pero no es probable que muchos
intrusos estuviesen dispuestos a correr los riesgos que ame-
nazaban al judio extranjero que entrara en Espafia. En enero
de 1697 Abraham Rodriguez, que viajaba de Francia a Portu-
gal bajo el nombre de Antonio Mazedo, fue detenido en Ledes-
ma y llevado ante el tribunal de Valladolid. Dos afios y medio
mas tarde aun continuaba el proceso; pero, aunque no sabe-
mos su resultado, sin duda tal experiencia no era como para
persuadir a nadie a seguir su ejemplo (188).

Cuando en la relajacion general del siglo xviir la dureza
de estas leyes cayd tacitamente en desuso, las embarazosas
precauciones aun no hacian aconsejable la permanencia. En
1756 Abraham Salusox, judio de Jerusalén, se aventuré a bajar
en Valencia con un leén para venderlo. El capitan del barco
dio cuenta de ello, y se destiné a un familiar para que lo acom-
pafase dia y noche, a bordo o en tierra, sin perderlo de vista
en ningin momento ni dejarle hablar con nadie. El conde de
Almenara le compro el leén; se le permitié a Salusox perma-
necer en casa del conde durante unos dias, hasta que se cons-
truyese una jaula para la fisra, después de lo cual embarcéd
de nuevo. Lo mismo se haria en 1759 con un judio que llego
con mercancia de Gibraltar. Nunca lo perdié de vista un fa-
miliar hasta que vendié sus mercancias y partié de nuevo,
mientras que sus libros y papeles fueron cuidadosamente exa-
minados a fin de comprobar que no tenia nada de perjudicial.
Otros que llegaron en 1761 y 1762 fueron tratados de la mis-
ma manera. Posteriormente, en 1795, se dio a través de la Su-
prema una real orden de que un subdito judio del Rey de
Marruecos podria venir a Valencia y permanecer alli ocho o
diez dias sin que nadie le molestase de nigiin modo; el tribu-
nal ni siquiera se ocupd, pues, de su venida y su partida (189).

Estos son todos los casos que una busquesda en las actas
de Valencia pudo hallar de 1645 a 1800, y su escaso niimero
muestra cudn raramente los judios se atrevian a arriesgarse
a visitar Espafia. Los que lo intentaban en secreto corrian
serio peligro de ser descubiertos. En 1781 Jacobo Pereira
desembarc6 en Cadiz bajo nombre falso y ocultando su fe;

93



JUDAYZANTES

fue descubierto y arrestado, y el tribunal de Sevilla inici6 su
proceso inmediatamente (190). Cierto que una real orden del
25 de abril de 1786 permitié la entrada de judios que llevasen
licencia del Rey, pero éstas se otorgaban cautamente y sélo
en circunstancias especiales. La cuestién de una mayor libera-
lidad se planteé en 1797 cuando el ministro de Hacienda, don
Pedro de Varela, como medio para reactivar el comercio
y la industria de Espafia, propuso que se permitiese a los
judios establecer factorias en Cadiz y en otros puertos, pero
el Consejo de ministros rechazé el proyecto como contrario
a las leyes (191). Al parecer, la discusién continud, y en 1800
la Suprema reclamé de todos los tribunales informes acerca
de su tratamiento de los judios que solicitaran permiso de
entrada. El resultado aparece en una real cédula del 8 de junio
de 1802 que declara en pleno vigor todas las leyes y pragma-
ticas dictadas acerca del tema y ordena la rigurosa ejecucién
de las penas contenidas en ellas, a la vez que amenaza con
indignacién regia a cualquier falta de la debida asistencia a
la Inquisicién en este santo propésito (192).

La confusién de las guerras napolednicas proporcioné
oportunidades para qus los judios emprendiesen actividades
econdmicas, pues no era facil que se les vigilase, por lo cual
Fernando VII consideré necesario expedir el 16 de agosto de
1816 un decreto renovando y confirmando la cédula de
1802 (193). Pero era mas facil promulgar el decreto que hacer-
lo cumplir. El tribunal de Sevilla expuso el 12 de junio de
1819 a la Suprema sus perplejidades dsrivadas de la afluencia
de judios a Algeciras, Cadiz y Sevilla, que acudian a la Inqui-
sicién pidiendo el bautismo. Eran mendigos y probablemente
criminales fugitivos, pero como en algun caso podia haber
quienes sinceramente buscasen la salvacién, privarlos de él
arrojaria una pesada carga sobre su conciencia, y por consi-
guiente el tribunal pedia instrucciones (194). Fue el resultado
una orden del Inquisidor General el 10 de julio a todos los tri-
bunales insistiendo en el estricto cumplimiento de los decre-
tos de 1786 y 1802: tales judios, cuando obtenian una licencia
real, debian ser vigilados atentamente, y si los funcionarios
civiles mostraban falta de celo en la requerida cooperacién,
se le notificaria a él como Inquisidor General (195).

Al mismo tiempo se enviaron 6rdenes a los comisarios de
todos los puertos de que observaran estrictamente las viejas

94



TOLERANCIA Y PREJUICIOS

instrucciones en cuanto a las visitas de navios e informasen
sobre la prictica corriente. Barcelona respondié que las visi-
tas se hacian sélo cuando habia judios a bordo. Alicante, que
el desuso de las visitas habia motivado una apresurada inmi-
gracién de judios a Murcia. Cartagena, que no se realizaban
visitas, pero que si llegaban personas sospechosas los funcio-
narios de aduanas daban cuenta al comisario. Cadiz y Algeci-
ras respondieron que el oficial de sanidad notificaba al comi-
sario la llegada de judios, renegados y otras personas no per-
mitidas, y entonces €l daba los pasos necesarios para conjurar
el mal. Motril declaré que sélo se hacian las visitas cuando
habia un judio a bordo. Santiago se limité a responder que
se atenia a los reales decretos de 1786 y 1802 y a las recientes
instrucciones de la Suprema (196). Evidentemente prestaban
escasa atencién al cumplimiento de las leyes los funcionarios
tanto regios como inquisitoriales, pero el Gobierno estaba de-
cidido a hacer efectiva la exclusién de judios. Pronto se envié
orden a todos los oficiales regios de no permitir a ningin
judio poner pie en territorio espafiol si no llevaba consigo
una licencia real; si la llevaba, se presentaria personalmente a
la Inquisicién o a su comisario, para poder levantar acta, y
el tribunal deberia mantener una estrecha vigilancia sobre él.
Asi lo comunicé el ministro de Gracia y Justicia el 31 de agos-
to de 1819 a la Suprema, que a su vez remitié la orden el 6 de
septiembre a todos los tribunales con normas para su estricto
cumplimiento (197).

La Inquisicién desapareceria unos meses después. Sin em-
bargo, los prejuicios que tanto habfa hecho por fomentar fue-
ron aplazando la supresién del Cédigo de unas leyes que co-
rrespondian a la feroz intolerancia de tiempos pasados. Sabe-
mos que en 1848, aun sin estar derogadas, ya no se cumplian,
y que los judios podian viajar y comerciar en Espafia sin ser
molestados (198). Pero cuando en 1854 se reunieron Cortes
Constitucionales para redactar un nuevo texto constitucional
y los judios alemanes enviaron al doctor Ludwig Philipson,
rabino de Magdeburgo, en una misién para conseguir la libre
admisién de su raza, su elocuencia resulté inutil. Sélo quince
afios més tarde, cuando la revolucién que destroné a Isabel II
exigié una nueva ley constitucional, proclamé la Constitucién
de 1869 la libertad de religién y la garantizé para todas las
perscnas residentes en Espafia, lo cual era aplicable también

95



JUDAIZANTES

a los nativos que profesasen otra religion distinta de la caté-
lica. Este principio se mantuvo en la Constitucién de 1876,
que prohibia toda intzrferencia en las creencias religiosas,
aunque no llegara a permitir otras ceremonias publicas que
las de la Iglesia Catélica (199). Fue una notable prueba de
superacién del antiguo error que en 1883 los refugiados judios
enviados por los comités organizadorzss de Alemania fueran
entusidsticamente recibidos, aunque el experimento acabd en
un desastroso fracaso (200). La ancestral antipatia que tenian
que encontrar se mantenia activa. La expres6 bien un piadoso
franciscano al declarar que traerlos era un pecado de traicién
moral y politica, y que ellos devorarian a toda la nacién es-
paiiola (201).



NOTAS AL CAPITULO 1

(1) AmapoRr DE LOs Rfos, Hist. de los Judios, 111, 381-3.

(2) AHN, Ingq., Lib. 1.231, fol. 108. (Olim AGS, Ing., Lib. 939).

(3) AHN, Ing., Leg. 889. (Olim AHN, Inq., Valencia, Leg. 389).

(4) AHN, Inq., Leg. 128. Para ejemplo de las triviales pruebas que
justificaban el procesamiento por judaismo, véase el Volumen II, p. ...

(5) AHN, Ingq., Leg. 598. (Olim AHN, Inq., Valencia, Leg. 98).

(6) MSS. de la BUH, Y ¢, 20, t. L.

(7) AHN, Ingq., Leg. 2.943, Leg. 3.314, fol. 155. (Olim AGS, Ing., Le-
gado 787; Leg. 1.157).

(8) AHN, Ingq., Lib. 245, fol. 177. (Olim AGS, Ing., Lib. 245).

(9) Relazioni Venete, Serie 1, t. V, p. 19.

(10) AHN, Cddices. Bulario de Inquisicion, Lib. 3B, fol. 109, 111.
AHN, Ing., Lib. 1218, fol. 129. (Olim AGS, Ing. Lib. 926). AHN, Ing.,
Legado 5.122. (Olim AA, Hacienda, Leg. 1.049).

(11) VIcenTE pA CosTA MATTOS, Breve Discurso contra a Perfidia do
Judaismo, fol. 100 (Lisboa, 1623).

(12) AHN, Codices. Bulario de Inguisicion, Lib. 4B, fol. 5. AHN,
Inquisicion, Lib. 1.218, fol. 127. (Olim AGS, Ingq., Lib. 926).

(13) AHN, Codices, Bulario de Inquisicion, Lib. 4B, fol. 130.

El distrito de Galicia parece era una excepcién a esto, probablemente
por la tardia organizacién del tribunal de Santiago. Los judios alli ha-
bian sido numerosos, ricos y respetados, y falté tiempo para forzar su
conversion o exterminarlos. La severidad del tribunal le valié la repu-
tacion del més cruel de Espafia, y a pesar de lo implacable que era el
de Portugal, muchos conversos gallegos se refugiaron alli, Hacia el
final del siglo el Inquisidor Pedro Pérez Gamarra gand una infame
notoriedad por su incansable actividad persecutoria, y el arzobispo y
el cabildo protestaron publicamente contra las actuaciones del tribunal.
Su rapacidad se vio compensada con abundantes confiscaciones. Sa-
bemos de Méndez de Valdeorras, cuyo patrimonio se evalué en mas
de 40.000 ducados, el de Antonio de Saravia en 233.707 reales y el de
Marcial Pereira en 363.444: BENITO F. ALoNSo, Los Judios en Orense,
paginas 8, 26, 28-30, 32 (Orense, 1904).

(14) AHN, Ing., Leg. 705, fol. 3. (Olim: AHN, Ingq., Valencia, Leg. 205).

(15) Amplio y auténtico material existe para esto en los doce vola-
menes del Corpo Diplomatico Portuguez (Lisboa, 1862-1902), material
que en parte utilizé habilmente Herculano para su clasica obra Do
Origem e Estabelecimento da Inquisicio em Portugal (Lisboa, 1854).
Algunas de sus lagunas fueron colmadas por A. RONCHINI en su Gio-
vanni I11 di Portogallo, el Cardinal Silva e I'Inquisizione (M6dena, 1879).

(16) OsoRr1o, De Rebus Emmanuelis, Lib. I. MONTEIRO, Historia da

97



NOTAS AL CAPITULO I

S. Inquisigéo de Portugal, Liv. 11, c. 43. AMADOR DE Los Rfos, III, 358,
360, 614-15. HErRCULANO, I, 113-14, 116-18, 124-30.

(17) HercuLaNno, 1, 133, 1534, 1589, 164-8.

(18) HEercuLaNo, I, 179, 189-90.

(19) Hercurano, 1, 228-86. Corpo Diplomatico, 11, 335, 338, 409, 410.
Anno Historico Portuguez, 1, 253 (Lisboa, 1744).

(20) Corpo Dipiomatico, 111, 1, 11, 29, 41, 64, 75.

(21) Corpo Diplomatico, 11, 430, 452; 111, 76, 82, 124.

(22) Ibidem, 1II, 117, 121, 125, 166, 169, 171, 177, 181, 190, 206, 210,
218, 220, 228, 249.50, 252, 254, 275, 2904. La bula de Pablo III con la ante-
rior de Clemente VII, en el Bullarium, 1, 712.

(23) HercuianNo, I1, 14662. Corpo Diplomatico, 111, 283, 286, 288,
290, 302, 332; XI, 358.

(28) Corpo Diplomatico, 111, 348, 353, 354, 358, 402,

(25) HEercuiano, 11, 2005, Corpo Diplomatico, IV, 8, 11, 95.

(26) Corpo Diplomatico, 1V, 12833, 134, 148, 158, 172.8, 186, 188, 195,
200, 205, 206, 271-6; V, 165; VIII, 294, 295. El cruzado portugués era casi
el equivalente del ducado espaiiol.

(27) Historia dos principaes Actos e Procedimentos de Inquisi¢io
de Portugal, p. 256 (Lisboa, 1845).

En este afio de 1540 ocurridé el curioso episodio del falso Nuncio
Juan Pérez de Saavedra, un habil falsario e impostor, quien se presentd
con breves pontificios falsificados, vivié con gran boato en Lisboa du-
rante tres meses, y recorrié el pais durante otros tres, recogiendo gran-
des sumas, a la manera de los Nuncios. La Inquisicién espaifiola siguié
sus huellas, con engaiios se consiguié que se acercase a la frontera, se
le apresé en territorio portugués el 23 de enero de 1541, y se le condujo
a Madrid. Tan audaz impostura la pagaria con diecinueve afios de
galeras. Se le atribuyé la introduccién de la Inquisicién en Portugal,
y esta segunda impostura prevalecié hasta casi nuestra propia época:
LLORENTE, Hist. crit., cap. XVI, art. III, nn. 1-21; PAramo, pp. 227-32;
ILLEscAs, Hist. Pontifical, Lib. VI, cap. IV. ANT. DE SousaA, Aphorismi
Inquisit.: «De Origine Inquisit.», 6; FEn6o, Theatro critico, t. VI,
Disc. ITI. HErRNANDEZ, Verdadero Origen de la Inquisicion de Portugal
(Portugal, 1789).

SALAZAR DE MENDOZA, en su Chronica de el Cardenal Don Juan de
Tavera, pp. 119-21, fija los ingresos de Saavedra en 300.000 ducados y
dice que Paulo III lo 1ibré de galeras por un breve especial.

(28) Corpo Diplomatico, 1V, 381, 404.5, 422.5.

(29) HercuLano, II, 304-17, 332-40. CiacoNnio, Vitae Pontificum, 111,
675. Corpo Diplomatico, 1V, 388, 392, 399; V, 41, 54; XI, 388, 472, 473, 49¢6.

(30) Hercurano, III, 89.

(31) Corpo Diplomatico, V, 34, 70, 83, 114.

(32) RoNcHINI, pp. 6-12. HErcuLaNO, 11, 64.5.

(33) Corpo Diplomatico, V, 90, 96, 98, 104-5, 113, 115-16, 117-20.

(34) RoncHINI, p. 11. Corpo Diplomatico, V, 134, 135, 140, 145, 149,
152, 164.

(35) Hercurano, ITI, 116-199,

(36) RoncHINI, pp. 16, 17, 20, 23.

(37) Corpo Diplomatico, V, 169-71, 179, 184, 187.

98



NOTAS AL CAPITULO I

(38) Ibidem, V, 176.

(39) Ibidem, V, 186, 196, 22, 506. RONCHINI, p. 24.

(40) Corpo Diplomatico, V, 225, 272, 281-2.

(41) Ibidem, V, 291; XI, 503. RONCHINI, p. 26.

(42) Corpo Diplomatico, V, 306, 308, 311, 315, 317; XI, AGS, Pa-
tronato Real, Ing. Leg. tnico, fol. 34. Historia dos principaes Actos,
pagina 256.

(43) Corpo Diplomatico, V, 320, 321, 324, 330, 344.

(44) Corpo Diplomatico, V, 405, 434, 442, RAYNALD, Annal. ann. 1545,
namero 58.

(45) Corpo Diplomatico, V, 448, 451, 453, 460, 470.

(46) Corpo Diplomatico, VI, 23, 42. RONCHINI, pp. 31-2.

(47) Corpo Diplomatico, V, 361, 391, 398, 399; VII, 32, 51-3, 204, 216,
241, 327; VIII, 111.

Después de la muerte de Juan, la regencia envié a Pio IV en 1562,
como correspondencia a un favor, dos anillos, ante lo cual ¢l altivamen-
te replicd que no deseaba se le hiciesen tales regalos, pero con anterio-
ridad los habia examinado comprobando que eran de escaso valor.
Hubo cierta indignacién en el palacio papal y Alvaro de Castro al in-
formar de ello sefiala la importancia de tener al Papa bien dispuesto:
Ibidem, X, 19, 20, 21.

(48) Corpo Diplomatico, VI, 23.

(49) Corpo Diplomatico, VI, 95, 101, 105-25, 139, 141, 144, 170-5, 176-77,
180, 183, 186, 198-208. RONCHINI, pp. 37-8; STEWART RoSE, St. Ignatius
Loyola and the early Jesuits, p. 406 (Nueva York, 1891); GOoTHEIN, Igna-
tius von Loyoly und die Gegenreformation, p. 611 (Halle, 1895).

Se declaré abiertamente que Julio III continué la préctica y vendié
por mil cruzados al afio licencia a setenta cabezas de familia que ha-
bian sido bautizados en Portugal para judaizar en Ancona, privilegio
del que se beneficiarian doscientos, con sus esposas e hijos: Corpo
Diplomatico, VII, 378.

Los hechos de este curioso episodio son que Paulo III expidié cartas
de salvoconducto a comerciantes extranjeros en Ancona, incluyendo en
ellos tanto turcos como judios. Luego, el 21 de febrero de 1547 en un
minucioso breve, en el que favorecia especialmente a los cristianos
nuevos de Portugal, prometié que para todas las acusaciones de herejia
0 apostasia estarian sometidos exclusivamente al Papa en persona,
quedando prohibido a todos los jueces e inquisidores el procesarlos.
Pero, considerando ellos incierta su posicién, negociaron con las autori-
dades locales el que durante cinco afios no los inquietasen y cualquiera
que estuviese procesado pudiese abandonar libremente el pais. En 1552
presentaron estos articulos a Julio Il para confirmacién, quien la dio
por un breve del 6 de diciembre, prohibiendo que jueces o inquisidores
los molestasen. Pero Paulo IV el 30 de abril de 1556 anulé esto y ordené
su procesamiento, aun cuando bajo tortura negasen su bautismo, ya que
era notorio que desde hacfa afios ningin hebreo podia vivir en Por-
tugal sino como cristiano. Esto fue a instancias del cardenal Caraffa
y de sus otros sobrinos, quienes asi se apoderaron de las personas y
propiedades de los judios, los cuales lograron un compromiso por
50.000 ducados, pero no pudieron reunir esta suma en el tiempo acor-

99



NOTAS AL CAPITULO 1

. dado, por lo cual los Caraffas se incautaron de sus propiedades, de un
valor calculado en 300.000 ducados. Un contemporaneo dice que mas de
ochenta de ellos fueron quemados vivos o enviados a galeras: Collect.
Decret. 8. Congr, 8.** Officii, s. v. «Judaizantes» (MS. penes me). De-
cret. S. Congr. 8.'* Officii, pp. 321, 334-6 (Bibl. del AdSR, Fondo Came-
rale, Congr. del S. Officio, Vol. 3). BNP, Fonds Italien, 430, fol. 109.

Durante la primera mitad del siglo xvir los Papas pusieron empefio
en conseguir que Venecia expulsase a los refugiados portugueses, y en-
tonces insistentemente se alegaron en su favor los decretos de Paulo III
y Julio III. Los inquisidores de todas las ciudades italianas fueron ur-
gidos para que los combatiesen activamente, pero parece se vieron
favorecidos los judaizantes por las autoridades locales. Las de Pisa y
Lugano se mostraron especialmente liberales: Collect. Decret., loc. cit.;
ALBIZ2Z1, Rispostata all’Historia dalla S. Inquisizione del R. P. Paolo
Servita, pp. 194-212.

(50) Corpo Diplomatico, VI, 152, 159, 160, 163, 164, 166, 210; RAYNALD,
Annal. ann. 1547, nn, 131, 132,

(51) Corpo Diplomatico, VI, 220.

(52) Corpo Diplomatico, VI, 219-21.

(33) Ibidems, VI, 250-2,

(54) Corpo Diplomatico, VI, 249-9; RONCHINI, p. 41.

Produce cierta satisfaccién saber que el cardenal Farnese poco mas
hizo fuera de esta perversa accién. La muerte de su abuelo en noviem-
bre de 1549 lo privé de influencia, y en 1550 Juan tuvo la desfachatez
de pedir dimitiese de la sede de Viseu. Farnese intent6 poner dificul-
tades, pero en 1552 Gonsalvo Pinheiro tomé posesién de su puesto. Sa-
bemos que poco mas tarde, en septiembre de 1552 se refugié en su
legacién de Avifién, en parte por motivos de seguridad, y en parte por
razén de sus necesidades: Corpo Diplomatico, VI, 422, 423; VII, 151,
165, 174, 184.

La mala voluntad de Juan hacia el cardenal Silva fue duradera. Al
ser entronizado Julio III, supo que el nuevo Papa sentfa compasién
hacia Silva y dio instrucciones a su embajador para que le dijese que
cualquier honor o gracia otorgada a Silva él la consideraria una in-
juria. Por entonces Silva se vio reducido a una situacién de pobreza, y
el embajador compadecido se abstuvo de entregar el mensaje, por lo
cual Juan, colérico, repitié sus instrucciones atin con nueva mayor vehe-
mencia. A pesar de esto Julio escribiria, unos tres afios més tarde, pi-
diendo a Juan que perdonase a Silva, que se encontraba decaido por la
edad y las enfermedades. Juan dejé sin contestar la carta durante ocho
meses, hasta marzo de 1554, y entonces lo hizo con estudiadas evasivas.
Silva murié en junio de 1556: Corpo Diplomatico, VI, 389; VII, 25,
244, 330.

(55) Corpo Diplomatico, V, 391, 392; VIII, 291.

(56) Corpo Diplomatico, VII, 49, 255, 291, 336, 437, 458, 479; VIII,
82, 94, 108, 142, 150, 161, 181, 185, 195, 197, 205, 225, 239, 275, 289, 296, 310,
460, 466, 475, 476, 491; IX, 40, 81, 210, 125, 150.

(57) Historia dos principaes actos, etc., pp. 256-9, 292-5, 312-13. Las
cifras en los respectivos tribunales son:

Relajados:

100



NOTAS AL CAPITULO I

Lisboa (en persona), 37; (en efigie), 2; (penitenciados), 270.

Evora (idem), 87; (idem), 12; (idem), 1.023.

Coimbra (idem), 45; ({dem), 37; (idem), 705.

Totales (en persona), 169; (en efigie), 51; (penitenciados), 1.998.

La interesante lista de la cual he tomado estas cifras y las de otras
tablas que siguen, probablemente estd basada en la compilacién de
las actas hecha hacia 1767 por Diego Barbosa Machado, de la cual hay
copias en la biblioteca publica de Coimbra. Véase Prof, R. J. H. Gort-
HEIL, en Jewish Quarterly Review, oct. 1901, pp. 90-1.

Estas listas probablemente son incompletas para los primeros afios.
Un contemporaneo que escribia en 1564, dice que durante cierto na-
mero de afios s¢ quemaba anualmente de veinte a cuarenta personas
y doscientas eran penitenciadas: BNP, Fonds Italien 430, fol. 109.

(58) Corpo Diplomatico, 1X, 150; X, 315, 546, 556.

(59) Sousa, Aphor. Inquis., «De Origine», 6. La Relation de l'Ingui-
sition de Goa por Dr. C. Dellon (Paris, 1688), que relata sus sufrimientos
alli, es bien conocida. Fue traducida al portugués con gran copia de
notas y documentados, por Miguel Vicente d’Abreu (Nova Goa, 1866),
a quien tendré ocasién de referirme.

(60) Corpo Diplomatico, IX, 112.

(61) Ibidem, X1I, 77. Un breve semejante fue expedido por Urba-
no VIII, el 22 de abril de 1625 (Ibid., p. 246), pero como no hace refe-
rencia a ningin precedente, cabe presumir que éstos eran otorgamien-
tos esporadicos y no continuos de poder.

(62) Para estas olvidadas luchas, véase algunos documentados tra-
bajos del Rev. GEORGE EDMUNSON en la English Historical Review de
1899 y 1900.

(63) En el quto celebrado en Lisboa el 14 de marzo de 1723 habia
pocos judaizantes y todos eran residentes en Portugal. En el del 10 de
octubre de 1723, también en la capital portuguesa, los judaizantes eran
numerosos, y gran parte de ellos eran de Brasil. Evidentemente en el
intervalo habia llegado una flota: BB, Qt. 9548.

Pero sabemos que en 1618 un inquisidor fue enviado de Portugal a
Brasil, cuyas actividades hicieron que muchos cristianos nuevos bus-
casen apresuradamente refugio en territorios espafioles: J. T. MEDINA,
La Inquisicién en las provincias del Plata, pp. 155-61 (Santiago de Chi-
e, 1900).

(64) Miguel Vicente d'Abreu, p. 115.

(65) Din. GUERREIR0O CAMACHO DE ABOYM, De privilegiis Familiarum,
etcétera, pp. 1218, 21 (Lisboa, 1759).

(66) FrANcIsco pE CASTRO, Regimento do Santo Offcio da Inquisi¢do
dos Reynos de Portugal, Lib. 1, Tit. I, 1; Tit. III, 13, 14; Tit. V, é; Lib, II,
Titulo II, 13 (Lisboa, 1640); Sousa, Aphor. Ing., Lib. I, Cap. I, n. 14.

(67) DE CasTRO, Regimento, Lib. II, Tit. XXIII.

(68) GEORGE BUCHANAN, Vira ab ipso scripta; LOPEZ pE MENDOGA,
Damido de Goes e a Inquisi¢do de Portugal, p. 21 (Lisboa, 1859).

El poema sobre los franciscanos fue escrito por encargo de Jacobo I
de Escocia. Buchanan se vio obligado a abandonar el pais, y antes de
dirigirse a Portugal presenté sus excusas por ello al Rey Juan. Bastaran
unos versos para mostrar su caracter:

101



NOTAS AL CAPITULO 1

At nunc posteritas, vera pietate relicta,
Degenerem quaestum sordesque secuta, caducas
Cogit opes, ficta et sub relligione pudendos
Occultat mores et, fama innixa parentum,
Seducit stolidum pietatis imagine vulgus.

(69) MeNDOGA, Damido de Goes e a Inquisicao de Portugal.

(70) Corpo Diplomatico, X, 531, 569.

(71) LLORENTE, Hist. crit,, cap. XIX, art. I, n. 6.

(72) Corpo Diplomatico, XII, 23. Como el cardenal Albrecht sélo
contaba 25 afios de edad, era necesaria en este caso una derogacion de
la edad minima. Mds importante resulta el hecho de que su comisién
le otorgaba jurisdiceién sobre los obispos.

Cuando Albrecht abandoné Portugal, la comisién de su sucesor, An-
tonio, obispo de Elvas, de fecha 12 de julio de 1596, no contenfa tal
provisién; pero ampliaba su jurisdiccién de la simple herejia hasta
brujeria y adivinacion y la censura de imprenta. Ibidem, p. 70.

(73) Historia dos principaes Actos, pp. 258-61, 294-7, 312-15.

Las cifras para los respectivos tribunales son:

Relajados:

Lisboa (en persona), 29; (en efigie), 6; (penitenciados), 559.

Evora (idem), 98; (idem), 16; (idem), 1.384.

Coimbra (idem), 35; (idem), 37; (idem), 1.036.

Totales: (en persona), 162; (en efigie), 59; (penitenciados), 2.979.

(74) Corpo Diplomatico, XI11, 14.

(75) Relazioni Venete, Serie I, t. V, p. 449,

(76) MSS. de la BUH, Y c, 20, t. 1.

(77) PAraMoO, p. 304.

(78) CABRERA, Relaciones, pp. 135, 141, 152, 227, 229. Historia dos
principaes Actos, p. 261.

La riqueza de los cristianos nuevos portugueses hacia que tal pago
fuese cosa facil. En el memorial pidiendo perdén admitieron que dispo-
nian de ochenta millones de ducados, y cuando Juan Niifiez Correa hizo
un célculo, fue sobre la base de setenta y cinco millones: Verdades
Catholicas contra Ficciones Judaicas 9 (MSS. de la Bodleian Library,
Arch. Seld A, Subt. 17).

Este es un memorial de Luys de Melo, deian del Cabildo de Braga,
escrito en 1652, estando refugiado en la Corte espaiiola. Probablemente
¢l habia estado implicado en la conjura contra la dinastia de Braganza,
por la que el arzobispo de Braga, Sebastidn de Noronha, fue ejecutado
en 1641. Su escrito muestra encono contra los cristianonuevos, pero,
como tendremos ocasion de ver, contiene muchos datos que arrojan
luz sobre la cuestién.

(79) AHN, Ing., Lib. 1218, fol. 119. (Olim AGS, Inq., Lib. 926). Corpo
Diplomatico Portugues, XII, 121.

(80) CABRERA, Relaciones, pp. 230-1.

(81) MSS. del Archivo municipal de Sevilla, Seccién especial, si-
glo xviil, Letra A, t. 4.

Un cuarto de siglo mds tarde, en un escrito contra que se concediese
un perdén semejante, se dice que el desagrado de Dios se mostré inme-

102



NOTAS AL CAPITULO 1

diatamente, pues en el mismo dia en que se acordé aplazar este auto,
la flota de la plaza bajo el mando de don Luis de Cérdova fue destruida,
lo que constituy6 una pérdida irreparable para Espafia: MSS de E. N.
ADLER publicado en Revue des Etudes Fuives, n. 99, p. 36.

(82) Historia dos principaes actos, pp. 261, 297, 313

(83) MSS. de la BUH, Y ¢, 20, t. I.

{84) AHN, Ing., Lib. 1.234, fol. 60. (Olim AGS, Inq., Lib. 942.)

(85) Revista de Archivos, marzo, 1903, p. 216.

(86) AHN, Ing., Leg. 2.135, fol. 6. (Olim AGS, Inq., Leg. 552}

(87) Pro Cautione Christiana, 1 (MSS. de Bodleian Library, Arch.
Seld, 130).

(88) Luys pe MELo, Verdades Catholicas, 4. BNM, MSS., 718, fol. 257,
numero 68. (Olim BNM, MSS., D, 118).

(89) AHN, Ing., Leg. 506, n. 2, fols. 281, 341, 342. (Olim AHN, Ingq., Va-
lencia, Leg. 63. BNM, MSS,, 718, fol. 250, n. 66. (Olim BNM, MSS,, D, 118).

(90) BNM, MSS., 718, fol. 257, n. 68, (Olims BNM, MSS,, D, 118).

(91) Breve Discurso contra a heretica perfidia do Judaismo, fol. 61,
172 (Lisboa, 1623).

(92) AHN, Ing., Lib. 1.103, fol. 17. (Olim AGS, Ingq., Lima, Lib. 812).
En 1628 hallamos a cinco refugiados de Montemor ganadndose la vida
en Huelva, Ibidem, fol. 18.

93) Historia dos principaes Actos, pp. 262-7, 298-301, 316-21.

Las estadisticas de los diversos tribunales son:

Relajados:

Lisboa {en persona), 75 (en efigie), 31; (penitenciados), 1.231L.
Evora (idem), 73; (idem), 56; (penitenciados), 1.891.

Coimbra (idem), 82; (idem), 54); ({dem}, 1.873.

Totales: (en persona), 230; (en efigie), 161; (penitenciados), 4.995.

Los perdones de 1627 y 1630 se manifiestan en la liberacidon de todos
los presos en las tres Inquisiciones (bidem, pp. 265, 299, 301 y 319). Estos
perdones fueron publicados por E. N. ADLER en Revue des Etudes Jui-
ves, n. 97, p. 66; n. 99, p. 54; n. 100, pp. 212, 216; n. 101, p. 99.

(94) BNP, Fonds Italien, 1260, fol. 1, I, 11.

(95) Véanse los documentos publicados por ApLER en Revue des
Etudes Jutves, n. 100, p. 231.

(96) Luys pE MELO, Verdades Catholicas, 4. Esta declaracién aparece
confirmada por un memorial de los cristianonuevos, quienes se que-
jan de que apenas haya una ciudad que no esté despoblada; una simple
detencidn bastaba para determinar el encarcelamiento de toda la pobla-
cion: Documentos publicados por ApLER en Revue des Etudes Juives,
namero 97, p. 63.

(97) Verdades Catholicas, 5. Véase Apéndice.

(98) BNM, MSS., 718, fol. 250, n. 66. (Olim BNM, MSS., D, 118).

(99) BNM, MSS,, 718, fol. 250, n. 66. (Olim BNM, MSS., D, 118).

(100) Verdades Catholicas, 6. Las sugerencias de los obispos, y en
especial la expulsiébn de los cristianonuevos originaron muchos de-
bates y largas consultas. Véase documentos publicados por ADLER en
Revue des Etudes Juives, n. 97, p. 67; n, 100, p. 217, n. 101, pp. 98,
113; n. 102, p. 251.

103



NOTAS AL CAPITULO 1

(101) Verdades, 7. Probablemente hay un error en cuanto al pago
por permiso para emigrar. Los cristianonuevos en un memorial decla-
ran que para obtenerlo tomaron préstamos del gobierno por valor
de 240.000 ducados, y se quejan amargamente de los obsticulos que
se les ponian cuando buscaban abandonar el reino. Documentos publi-
cados por ApLER en Revue des Etudes Juives, n. 97, pp. 58-63; n. 100,
paginas 224, 228.

(102) Verdades, ibidem, 1. Merece sefialarse que en este periodo no
hubo acuerdo de extradicién entre las dos instituciones bajo la misma
Corona. Ya hemos visto en el vol. I la Concordia establecida en 1544,
que permaneceria en vigor por lo menos hasta 1580. Posteriormente
quedé en suspenso, y en 1637 hallamos a la Suprema pidiendo a los
tribunales lo que era su costumbre (AHN, Ing., Leg. 509, n. 1, fol. 295).
(Olim AHN, Ingq. Valencia, Leg. 9). Esto evidentemente era preparar
un acuerdo de mutua extradicién que se firmaria en 1638. Por supuesto,
la rebelién de 1640 puso fin a esto, pero después de reconocerse la
independencia de Portugal, fue puesto de nuevo en vigor en 1669, aun-
que se exigia la consulta a la Suprema antes de entregar a las personas
reclamadas. Toda la informacién que se pidiese se intercambiaria libre-
mente, en especial en cuanto a limpieza (Ibidem, Leg. 510, n. 2, fol. 78).
(Olim AHN, Ingq., Valencia, Leg. 10).

(103) BNP, Fonds Italien, 1260, fols. 1, 1, 11, 30; 11, 5, 31; Fonds Latin,
12930, fol. 131.

(104) AHN, Ing., Lib. 261, fol. 150. (Olim AGS, Ing., Lib. 28). MSS. de
la BRC, 218°, p. 240.

(105) AHN, Ingq., Lib. 262, fol. 67. (Olim AGS, Inq., Lib. 21).

(106) Verdades Catholicas, 4, n. 4.

(107) AHN, Ingq., Lib. 292, fol. 45. (Olim AGS, Ing., Lib. 49).

(108) PELLICER, Avisos historicos (Semanario erudito, XXXI, 123).

(109) Corpo Diplomatico, XII, 360, 412, 416. Historia dos principaes
Actos, pp. 268-711, 300-1, 320-1.

Hubo cierto descenso en la actividad de los tribunales durante la
década 1641-50. Las cifras son:

Relajados:

Lisboa (en persona), 37; (en efigie), 14; (penitenciados), 341.

Evora (idem), 5; (idem), 9; (idem), 632.

Coimbra (idem), 8; (idem), 36; (idem), 143.

Totales: (en persona), 50; (en efigie), 59; (penitenciados), 1.116.

(110) PELLICER, Avisos histdricos (Semanario erudito, XXXII, 66,
188); LLORENTE, Hist. crit., cap. XIX, art. III, n. 7.

(111) ANTONIO DE VIEIRA, S. J., afirma esto en una carta al Re-
gente Pedro. Relacdo exactissima, p. 140 (Veneza, 1750).

(112) Gawms, Series Episcoporum, p. 102. Anno historico Portuguez,
11, 557. Coleccién de Tratados de Paz: Felipe IV, P. VII, pp. 485, 650.

(113) Publicado en las Noticias reconditas y pdsthumas del Proce-
dimiento de las Inquisiciones de Espafia y Portugal, pp. 1-8 (Villafran-
ca, 1722).

(114) BNP, Fonds Latin, 12930, fol. 11. Por esto debié ser excomul-
gado el padre ANTONIO VIEIRA, S. J, pues en la biblioteca publica de
Evora se guarda un MS. titulado Razoes que o Padre Antonio Vieira

104



NOTAS AL CAPITULO I

representou a D. Jodo 4 a favor dos christdos novos para se lhes per-
doar a confisgdo dos bens sendo sentenegados no Santo Officio, cfr. pro-
fesor GOTTHEIL en Jewish Quarterly Review, oct., 1901, p. 89.

(115) Relagdo exactissima, p. 93 (Venecia, 1750).

(116) Historia dos principaes Actos, pp. 270-5, 300-3, 320-5.

Para los afios 1651-1673 los datos estadisticos son:

Relajados:

Lisboa (en persona), 68; (en efigie), 18; (penitenciados), 868.

Evora (idem), 54; (idem), 41; (penitenciados), 2.201.

Coimbra (idem), 62; (idem), 0; (idem), 1.724.

Totales: (en persona), 184; (en efigie), 59; (penitenciados), 4.793.

(117) Padre VIEIRA, Discurso demostrativo, p. 121 (Veneza, 1750).

(118) BNP, Fonds Latin, 12930, fol. 108,

(119) Ibidem, Fonds Italien, 1241, fol. 76.

(120) J. MEenpEs nos REMEDIOS, Os Judeos en Portugal, 1, 347-52
(Coimbra, 1895).

(121) En el auto celcbrado en Lisboa el 10 de mayo de 1682, se leye-
ron las absoluciones de ocho victimas, a las que se proclamé inocentes
después de perecer en prision (Bodleian Library, Arch. Seld. A, Subt. 16).
En otro auto en Coimbra, el 4 de febrero de 1685, se quemaron quince
efigies de presos que habian muerto mientras se les juzgaba: Historia
dos principaes Actos, p. 321.

(122) No veo razdén para dudar de que las «Notcias reconditas y
posthumas del Procedimiento de las Inquisiciones de Espaiia y Portugal
con sus presos. En Villafranca, 1722» sea un minucioso informe redacta-
do por Vieira para Inocencio XI. Aparecié de nuevo, pero ya con el titu-
lo «Relagdo exactissima... do Procedimento das Inquisi¢ois de Portugal.
Presentada ao Papa Ignocencio XI pello P. Antonio Vieira, Da Compa-
uhic de Jesus. En Veneza con Licenca do Santo Officio MDCCY». No es
mas dura que sus otros escritos sobre la misma materia, y su estilo un
tanto florido es natural en un predicador tan popular.

El autor de las Authentic Memoirs concerning the Portugguese Inqui-
sition (London, 1761 y 1769) nos da en la p. 47 una traduccion del pasaje
de esta obra que dice hizo de un fidedigno MS en Portugal. Afiade que
alli hay varias copias del manuscrito de Vieira, y también en la de un
secretario de la Inquisicién que huyd a Venecia.

La edicién de Venecia contiene otros dos escritos mas breves de
Vieira, uno titulado Discurso Demonstrativo, dirigido a un amigo, y el
otro Discurso Segundo, dirigido al Regente Dom Pedro. Muestran prue-
bas internas de autenticidad y el 1iltimo se halla incluido en la lista de
De Backer (Bibliotheque des Ecrivains de la Compagnie de Jésus, V,
761-2), juntos con otros manuscritos con trabajos suyos en favor de
los cristianonuevos. Cierto nimero de tales manuscritos se guardan
en la Biblioteca Publica de Evora: Cfr. prof. GOTTHEILT en Jewish
Quarterly Review, octubre 1901, p. 89.

(123) BNP, Fonds Italien, 1241, fol. 44.

Estos documentos oficiales relativos a la discusién en Roma fueron
llevados a Paris por el cardenal d’Estrées, por entonces embajador
ante la corte pontificia.

(124) BNP, Fouds Italien, 1260, fol. 34.

105



NOTAS AL CAPITULO I

(125) Ibidem, n. 1260, fol. 1, n. 10, 12, 13, 14, 16, 19, 24, 34, 36; fol. 34;
n. 1241, fol. 34.

(126) BNP, Fonds Italien, 1241, fols. 12, 22, 24, 30, 33.

Vieira en su carta al Regente Pedro, afirma que de cien negativos
quemados alli no habia ni uno solo culpable, y que esto continuaria
mientras no se modificase el procedimiento: Discurso segundo, pp. 136-7.

(127) BNP, Fonds Italien, 1241, fols. 8, 9, 23.

(128) BNP, Fonds Italien, 1241, fol. 127.

(129) Ibidem, fols. 42, 81, 159.

(130) Bullar. Roman., X1, 102, 198. Historia dos principaes Actos,
paginas 274, 324.

(131) Bullar, Roman., XI, 102, 198, 260; VII, 38. Discurso demonstra-
tivo, p. 116.

(132) Historia dos principaes Actos, pp. 215-9, 303-5, 325-9.

Los datos estadisticos son los siguientes:

Relajados:

Lisboa (en persona), 12; (en efigie), 12; (penitenciados), 122.

Evora (idem), 8; (idem), 18; (idem), 366.

Coimbra (idem), 39; (idem), 31; (idem), 563,

Totales: {en persona), 59; (en efigie), 61; (penitenciados), 1.351.

(131) Centinela contra judios, puesto en la torre de la iglesia, Bar-
celona, 1731.

(134) BNM, MSS,, 718, fol. 227. (Olim BNM, MSS., D, 118).

(135) Frwido, Theatro, t. VII, Discurso V, VI. Estaba muy extendida
la creencia de que los ingleses tenfan rabos, como castigo por el asesi-
nato de Thomas Becket.

(136) Cartas de Jesuitas (Memorial Hist. Espaniol, XVIII, 237,
255, 371).

(137) JuaN ADAN DE LA PARRA, Pro Cautione Christiana, fol. 31-2, 34,
39 (Madrid, 1633).

(138) Cartas de Jesuitas (Mem. Hist. Espatiol, X111, 85). Historia de
Felipe IV (Coleccion de Documentos, LXXVII, 380). ADOoLFO DE CASTRO,
Olivares y el Rey Felipe IV, pp. 133-4 (Cadiz, 1846). AMADOR DE LOS Rfos,
I1I, 546-7. AHN, Ing., Leg. 509, n. 2, fol. 224, (Olim AHN, Ing., Valen-
cia, Leg. 9).

(139) AHN, Ing., Leg. 504, n. 3, fol. 222. (Olim AHN, Ing., Valen-
cia, Leg. 4). Por el documento que contiene la decisién regia quedo obli-
gado a Elkan N. Adler.

(140) Amapor pE Los Rfos, III, 521.

(141) REeuscH, Die Indices des sechzehnten Jahrhunderts, pp. 235, 436.

(142) AHN, Ing., Leg. 2.135, fols. 26, 28, 29, 31, 36. (Olim AGS Ing.,
Legajo 552). Cartas de Jesuitas (Mem. Hist. Espafiol, XVII, 419, 493);
BASNAGE, Histoire des Juifs, IX, 744 (La Haya, 1716); PELLICER, Avisos
histéricos (Semanario erudito, XXXIII, 210).

(143) AHN, Ing., Leg. 2.135, fols. 33, 37. (Olim AGS, Ing., Leg. 552).

(144) AHN, Ing., Leg. 2135, fol. 1. (Olim AGS, Ingq., Leg. 552).

(145) TIbidem, Lib. 1.103, LLERENA, fols. 2-7. Cf. Ibidem, Cuenca,
folios 1-11; Lima, fol. 1 y s. (Olim AGS, Ing., Lib. 812).

(146) AHN,Inq., Leg. 2.135, fol. 38. (Olim AGS, Ing., 552).

(147) AHN, Ing., Leg. 1.

106



! NOTAS AL CAPITULO I

(148) Relacidn histdrica de la Juderia de Sevilla, pp. 948 (Sevi-
Ha, 1849).

(149) Procesos contra Diego Rodriguez Silva y Ana Enriquez (MSS.
penes me).

(150) Catdlogo de las causas seguidas ante el tribunal de Toledo,
pagina 212 (Madrid, 1903).

(151) Proceso contra Angela Pérez (MS. penes me).

(152) Proceso contra Angela Nifiez Marques (MS. penes me). El
hermano de Angela, doctor Gerénimo Nufiez Marques, fue reconciliado
en el auto de Madrid de 1680 en el cual se le califica como «Médico
de familia de su Magestad»: OLMoO, Relacidn, p. 209.

(153) Proceso contra Angela Nifiez Marques (MS. penes me) Angela
era el nim. 17 del auto de Madrid de 1680 (OLmo, p. 211).

(154) Ubi sup. (MSS. penes me).

(155) Exortacién al Herege, fol. 6 (Bodleian Library, Ach. Seld. 130).
Sermam do Auto da fé em 6 de Setembro do anno de 1705, p. 5 (Lis-
boa, 1705). Este sermén fue traducido por Moses Mocatta, junto con una
respuesta de Carlos Vero, Londres, 1845.

(156) MATUTE Y LUQuUIN, Autos de fe de Cordoba. AHN, Ing., Leg. 1.
(No varia). Ibid., Ing., Leg. 2.135. (Olim AGS, Inq., Leg. 552).

(157) AHN, Ing., Leg. 502, n. 10, fol .1. (Olim AHN, Ing., Valen-
cia, Leg. 2).

(158) Coleccion de Tratados de Paz: Carlos 1I, Parte I, p. 306.

(159) Libro XIII de Cartas, fols, 158, 191 (MSS. de American Philo-
sophy Society). AHN, Ing., Leg. TEE, n. 2, fol. 117. (Olim AHN, Ing., Va-
lencia, Leg. 11). Inq. de Toledo, Leg. 1.

(160) AHN, Ing., Leg. 510, n. 2, fol. 89. (Olim AHN, Ing., Valen-
cia, Leg. 10).

(161) AHN, Ingq., Lib. 292, fol. 345. (Olim AGS, Ing., Lib. 49).

(162) GaBrIEL LLABRES, Boletin, XL, 152-4.

(163) AHN, Ing. Lib. 856, fol. 1. (Olim AGS, Ingq., Lib. 595).

(164) Ibidem, Lib. 245, fol. 177. (Olim AGS, Ing., Lib. 4).

(165) AHN, Ingq., Lib. 266, fol. 89. (Olim AGS, Ingq., Lib. 25).

(166) AHN, Ing., Lib. 866, fol. 1; Lib. 313, fol. 69. (Olim AGS, Ing.,
Libro 595: Lib. 69). TarRONII, Estado Social, etc. de la Isla de Mallorca,
paginas 241-2,

(167) Garau, La Fe triunfante, pp. 30-45, 49-50, 65-78, 111-22. AHN,
Inquisicién, Lib. 312, fol. 258. (Olim AGS, Ing., Lib. 68).

(168) BB, Qt. 9548.

(169) AHN, Ing., Leg. 2.158, fols. 15, 23, 71. (Olim AGS, Ing., Leg. 4).

(170) MATUTE Y LUQUIN, Autos de fe de Cdrdoba, pp. 212-16.

(171) AHN, Inq., Leg. 1.

En Portugal la actividad fue mayor. La lista de autos de la Historia
dos principaes Actos, pp. 278-81, 304-7, 328-31, muestra para los veinte
anos entre 1701 y 1720 los siguientes:

Relajados:

Lisboa (en persona), 26; (en efigie), 14; (penitenciado), 961.

Evora (idem), 0; (idem), 2; (idem), 458.

Coimbra (idem), 11; (idem), 10; (idem), 707.

Totales: (en persona), 37; (en efigie), 26; (penitenciado), 2.126.

107



NOTAS AL CAPITULO I

(172) BNM, MSS,, 9.304. (Olim BNM, MSS., Bb, 122).

(173) AHN, Ing., Leg. 1.

(174) BB. Las penas en total fueron:

Relajaciéon en persona, 75; relajacién en efigie, 744; reconcilia-
cion, 595; confiscacién, 782; prisién y sambenito, 597; azotes, 191; Ga-
leras, 49; destierro, 73; abjuracion de levi, 24; abjuracién de vehe-
menti, 23,

(175) La distribuciéon de los casos es:

En 1721, 57; 1722, 252; 1723, 224; 1724, 157; 1725, 89; 1726, 24; 1727, 17.

Probablemente el afio 1727 no estd completo en esta lista: BB,
Qt. 9548.

(176) MaTUTE Y LUQUIN, op. cit., pp. 253-73.

(177) AHN, Ing., Leg. 1.

(178) BNM, MSS., 6.627, fol. 375. (Olim BNM, MSS., S, 294).

(179) BB, Qt, 9548,

(180) AHN, Ing., Lib. 25. (Olim AA, Hacienda, Leg. 544* (Lib. 9).

La Inquisicién de Portugal continué activa. Para los afios 1721 a 1794,
los ultimos registrados, los datos segun la Historia dos principaes Actos,
paginas 280-91, 306-11, 3329 son:

Relajados:

Lisboa {en persona), 131; (en efigie), 17; (penitenciados), 1.543.

Evora (idem), 8; (idem), 3; (idem), 7353.

Coimbra (idem), 0; (idem), 0; (idem), 1.210.

Totales: (en persona), 139; (en efigie), 20; (penitenciados), 3.488.

En esto llama la atencién la superior energia y ferocidad del tribunal
de Lisboa, que relajé no menos de 66 personas en los afios 1732-42. El
ultimo quemado vivo fue el infortunado padre Malagrida, en 1761, pero
todavia en 1760 Evora quemaria cuatro reos.

En cuanto es posible averiguarlo, el total de actuaciones de la Inqui-
sicién portuguesa hasta 1794 fue de 1.175 relajados en persona, 633 en
efigie v 29.590 penitenciados. No es posible determinar la proporcién
de cristianonuevos entre éstos, pero hacia el final descendié consi-
derablemente, y, como en Espafia, la jurisdiccién incluia brujeria supers-
ticiosa, blasfemia, bigamia, etc.

Bajo el ministerio del marqués de Pombal, Dom José el 8 de abril
de 1768 privo a la Inquisicién de la censura, y por edictos sucesivos
del 2 de mayo de 1768, 16 de junio de 1773 y diciembre de 1774, se supri-
mieron todas las distinciones entre viejos y nuevos cristianos. Una
orden del 10 de febrero de 1774 abolié la Inquisicién de Goa, pero la
muerte de Dom José en 1777 y la ascensién de Marfa I apartaron a
Pombal del poder, y resurgiria en 1779, para ser finalmente suprimida
en 1812 (Cfr. Vicente d’Abreu, pp. 6-7, 267-72, 274). En Portugal fue su-
primida por la revolucién de 1820.

En 1774 fue dado un nuevo Regimento por ei Inquisidor General,
cardenal da Cunha, en el prefacio del cual los jesuitas son acusados
de haber pervertido las formas del procedimiento, causando todos los
males con que han afligido al pais. El nuevo cédigo suprime muchos
de los abusos del viejo, y el Rey José, en el decreto aprobandolo, repite
la acusacidén contra los jesuitas, teniéndolos por responsables de las
feroces y sanguinarias corrupciones, incompatibles con los principios

108



NOTAS AL CAPITULO I

de la razén natural y de la religidn, que han hecho de la Inquisicion
horror de toda Europa y han creado dentro de la monarquia un cuerpo
de eclesiasticos independiente y autocratico. Regimento do Santo Offi-
cio da Inquigao, pp. 3 y s., 31, 37, 39, 42, 55, 62-3, 71, 89, 144-5, 149, 154.5
(Lisboa, 177).

Traducciones inglesas de ambos Regimentos —el de 1640 y el de
1774— las da Costa PEREIRA FURTADO DE MENDONCA en la Narrative de
his Persecutions (London, 1811). Este permanecié por tres aios, 1802
a 1805, en la prisién del tribunal de Lisboa y, si hemos de creer en su
relato, las reformas de Pombal ya habian caido en desuso.

(181) AHN, Ing., Leg. 600. (Olimm AHN, Inq., Valencia, Leg. 100).

En 1783 el Inquisidor General Beltran dio instrucciones a los tribu-
nales en el sentido de que a nadie se le detuviese por judaismo sin
primero entregarle a él todos los papeles. Al mismo tiempo pedia infor-
macién sobre todos los casos de judaismo alli pendientes, a lo cual
Valencia respondié que no tenia ninguno: Ibidem, Cartas del Consejo,
Legajo 516, n. 5, fol. 59; Leg. 504, n. 2, fol. 136. (Olim AHN, I'ngq., Valencia,
Cartas del Consejo, Leg. 16; Leg. 4).

(182) Novis. Recop., Lib. XII, t. I, ley 4.

(183) AHN, Inq., Leg. 2.592. (Olim AGS, Ing., Leg. 1473).

(184) Proceso contra Diego Rodriguez Silva (MS. penes me).

(185) AHN, Ing. Leg. 511, n. 3, fol. 183. (Olimx AHN, Ing., Valen-
cia, Leg. 11). BNM, MSS,, 8.660, cap. XXII. (Olimt BNM, MSS,, V, 377).

(186) AHN, Ing., Leg. 510, n. 2, fol. 112. (Olim AHN, Inq., Valen.
cia, Leg. 10).

(187) De LAMBERTY, Memoires pour servir, VIII, 379.

(188) AHN, Ing., Leg. 2.135, fol, 52. (Olim AGS, Inq., Leg. 552).

(189) AHN, Ing., Leg. 504, n. 3, fol. 222. (Otim AHN, Ing., Valen-
cia, Leg. 4).

(190) Ibidem, Leg. 600. (Olimm AHN, Ing., Valencia, Leg. 100).

(191) Amapor pE Los Rifos, III, 552-3.

(192) Novis. Recop., Lib. XII, Tit. I, ley 5.

(193) Amapor bE Los Rfos, TII, 557.

(194) AHN, Ing., Lib. 703. (Olim AGS, Ingq., Lib. 435%).

(195) MS. penes me.

(196) AHN, Ing., Leg. 3.592. (Olim AGS, Inq., Leg. 1473).

(197) Ibidem, Lib. 830. (Olim AGS, Ing., Lib. 559).

(198) LiNpo, History of the Jews, p. 371.

(199) Amapor DE ros Rfos, III, 561-2. PArebpEs, Curso de Derecho
Politico, p. 666 (Madrid, 1883).

(200) ELkAN N. ADLER, en Jewish Quarterly Review, abril, 1901, p. 392.

(201) P. AnGeL TINE0 HEREDIA, Los Judios en Espafia, pp. 44, 48 (Ma-
drid, 1881).

109






CarituLo I1

MORISCOS (1)

Ya hemos visto que, al avanzar la Reconquista, a medida
que se recuperaban territorios de los moros, en la mayoria
de los casos se les permitia quedarse con garantias de liber-
tad de religién y de costumbres. Estos mudéjares, que asi se
les llamaba, constituian una parte muy valiosa de la poblacién
por su laboriosidad y habilidad en artes y oficios. En 1368
Carlos el Malo de Navarra concedié a los mudéjares de Tude-
la remisién de la mitad de sus tributos durante tres afios como
recompensa por la ayuda que le habian proporcionado en sus
guerras, especialmente en trabajos de fortificaciones e inge
nieria, lo cual demuestra que la raza conquistada dependia
de ellos no sélo en el trabajo manual, sino también en niveles
mas altos de ciencia aplicada (2). Por lo general fueron leales
en la paz y en la guerra durante los largos siglos de luchas
internas entre los cristianos y de conflictos con otros mu-
sulmanes.

Contra los judios fue dirigida la creciente intolerancia del
siglo xv, y en las matanzas que de ellos s= produjeron apenas
hubo hostilidad manifiesta contra los mudéjares. Cuando Al-
fonso de Borja, arzobispo de Valencia, que seria posterior-
mente Calixto III, apoyado por el cardenal Juan de Torque-
mada, solicité de Juan II de Aragén su expulsién, aunque éste
sefialé un plazo para su destierro, al fin reconsideré la cues-
tién y los dejé en paz (3). Del mismo modo, cuando en 1480
Isabel ordené la expulsiéon de Andalucia de todos los judios
que no quisieran bautizarse y cuando en 1486 Fernando hizo

111



MORISCOS

lo mismo en Aragén, ambos respetaron las viejas capitula-
ciones y dejaron tranquilos a los mudéjares (4). Esta vieja
actitud seria la seguida después en la conquista de Granada:
no pudo haber nada mas liberal que las condiciones otorga-
das a las ciudades y comarcas que se rindieron. La capitula-
cién final de la ciudad de Granada fue un solemne acuerdo
firmado el 25 de noviembre de 1491 por el cual Fernando e
Isabel, en nombre propio y en el del Infante Juan y de todos
sus sucesores, recibian los moros de todos los lugares inclui-
dos en el acuerdo como vasallos y subditos naturales bajo su
regia proteccién, que como tales serian honrados y respetados.
Religién, propiedades, libertad de comercio, leyes, costum-
bres, todo se garantizaba; los renegados del cristianismo que
habia entre ellos no serian maltratados, y las mujeres cris-
tianas que se casasen con moros serian libres para escoger
su religién. Durante tres afios los que deseasen expatriarse
serian transportados a Berberia a costa del reino, y los refu-
giados en Berberia podrian volver. Cuando después de en-
trado en vigor este acuerdo los moros, con explicable descon-
fianza, desearon nuevas garantias, los soberanos hicieron una
solemne declaracién en la cual juraron por Dios que todos los
moros tendrian plena libertad para trabajar en su tierras o
ir a donde quisieran en sus reinos, y para conservar sus Imez-
quitas y practicas religiosas como hasta entonces, y que quie-
nes deseasen emigrar a Berberia podrian vender sus bienes
y partir (5). Era la sabia politica tradicional de incorporar la
poblacién conquistada en pie de igualdad con los demas sub-
ditos y confiar al tiempo la tarea de fundir a todos en una
sociedad comiin, bajo una sola fe y la lealtad a un unico pais.

Fuese por desconfianza hacia la buena fe de los cristianos
o por un deseo natural de abandonar el escenario de su de-
rrota, el hecho es que gran parte de los moros granadinos,
entre ellos la mayoria de los nobles, pronto se acogieron al
derecho de expatriaciéon. Antes de expirar el afio 1492 se in-
formé6 a los soberanos que los Abencerrajes se habian ido,
casi en su totalidad, y que en las Alpujarras quedaban muy
pocos fuera de agricultores y artesanos. La emigracién conti-
nué, y una carta de Fernando en 1498 indica que él se incli-
naba a fomentarla (6). Aunque podia habér buenas razones
para que disminuyera la numerosa poblacién de los reciente-
mente vencidos, que se podia suponer acariciaban esperanzas

112



1L0S DE GRANADA

de independencia y no habian olvidado la amargura de su in-
fortunada lucha, esto se combiné con buenas oportunidades
para que aumentara el numero de mudéjares que se habian
adaptado a la situacién, los cuales se miraban como un ele-
mento en todos los sentidos valioso para la comunidad, Cuan-
do Manuel de Portugal expulsé a los moros que no quisieron
bautizarse, Fernando e Isabel les abrieron las puertas de Es-
pafia. E]l 20 de abril de 1497 se expidieron letras regias pzsrmi-
tiéndoles la entrada con todos sus bienes, fuese para fijar su
residencia o de paso para otros paises: se les tomé bajo la
proteccién resgia y se prohibié molestarlos de cualquier ma-
nera (7). Al menos hasta entonces aun no se habia reconocido
la necesidad politica de la unidad de fe, que posteriormente
sirvié de justificacién para una cruel intolerancia y un torpe
gobizrno.

Pero los estadistas de este periodo, si ain no estaban pre-
parados para considerar la unidad de fe una necesidad poli-
tica, la consideraban politicamente ventajosa, mientras que
el czlo piadoso inevitablemente buscaba la salvacién de esas
multitudes de almas asi llevadas bajo el poder cristiano. El
«tercer rey de Espafna», Gonzalez de Mendoza, cardenal arzobis-
po de Toledo, y otros prelados de la Corte hicieron ver a los
soberanos que la gratitud a Dios exigia de ellos dar a los nue-
vos subditos la alternativa del bautismo o el destierro. Fer-
nando e Isabel psrmanecieron sordos a esta recomendacién,
fuese por no faltar a la fe tan recientemente empefiada o para
evitar el estallido de otra guerra; la obra de su conversién ya
habia sido iniciada con claras perspectivas de éxito y se podia
esperar que fuese progresando con el tiempo (8). El confesor
de Isabel, el santo Hernando de Talavera, habia sido nombra-
do arzobispo de Granada. Estaba destinando todas sus rentas
& incansables esfuerzos a la obra misionera, inculcando el cris-
tianismo con el ejemplo, mas poderoso que el simple precepto.
Aliviaba los sufrimientos, predicaba, ensefiaba a todos los que
querian escucharle. Exigié de sus colaboradores que apren-
diesen arabe y él mismo lo aprendié. Logré muchas conver-
siones y se presentaban halagiiefias perspectivas de que sus
métodos evangelizadores atrajeran a la gran masa de la pobla-
cién a la grey de Cristo (9).

Su ritmo, sin embargo, resultaba demasiado lento para una
impaciencia que reclamaba frutos inmediatos. Fernando e Isa-

113



MORISCOS

bel permanecieron en Granada de julio a noviembre de 1499,
y decidieron llamar a Cisneros para que ayudase a Talavera.
Pronto se dejaron sentir su extraordinaria energia y su tempe-
ramento imperioso. Con generosos presentes se gané el favor
de los moros principales, celebrd conversaciones con los alfa-
quies, a los cuales persuadié para que instruyesen a su pueblo,
y se dice que el 18 de diciembre tres mil fueron bautizados y la
mezquita del Albaicin, o barrio moro, consagrada como iglesia
de San Salvador. Los musulmanes mas tenaces se alarmaron
e intentaron contener tal movimiento, por lo cual cargados
de cadenas los redujo a prisiéon. Hizo comparecer ante él a
los alfaquies y les exigié entregar todos sus libros religiosos,
cien mil de los cuales, muchos de ellos cédices de valor incal-
culable, fueron quemados publicamente. La situacién se fue
haciendo tensa. Los moros se agitaban ante la desatencién a
sus garantias, y Cisneros se mostraba cada vez mas violento.
Bajo estas condiciones la ruptura resultaba inevitable, y pron-
to la provocé Cisneros. Los renegados cristianos, los llamados
elches, estaban protegidos por las Capitulaciones, pero él ar-
gument6 que esto no se extendia a sus hijos, los cuales, si no
habian sido bautizados, debian serlo, quedando sometidos asi
a la Inquisicién. Se procurdé para si del Inquisidor General
Deza poder delegado para resolver la cuestién y lo utilizé para
encarcelarlos. Ocurrié que la hija de un renegado, cuando era
llevada a la cércel, al pasar por la plaza de Bib el Bonut, grité
que iba a ser bautizada a la fuerza en violacién de las Capi-
tulaciones. Se congregé una multitud y de las palabras pronto
se pasé a los golpes; el alguacil resulté muerto de una pedrada,
y su auxiliar a duras penas se pudo salvar gracias a una mujer
morisca que lo sacé de alli y lo oculté debajo de una cama.
Aumenté la agitacién. Los moros empufiaron las armas, com-
batieron con los cristianos y sitiaron a Cisneros en su resi-
dencia. Tenifa éste una guardia de doscientos soldados, que
defendieron la posicién hasta el amanecer, hasta que el capi-
tan general Tendilla bajé de la Alhambra con tropas y ahu-
yent6 a la muchedumbre. Durante diez dias Talavera, Cisneros
y Tendilla parlamentaron con los moros, quienes alegaron
que no se habian levantado contra los soberanos, sino en de-
fensa de la lealtad de los Reyes; que las autoridades habian
violado las Capitulaciones, cuya sola observancia restableceria
la paz. Luego Talavera con su capellan y algunos ayudantes

114



LOS DE GRANADA

desarmados acudié a la plaza Bib el Bonut, y los moros le
besaban los bordes de sus vestidos como solian hacer. Le si-
guié Tendilla, quien prometié perddén si deponian las armas,
ya que esto significaria que no estaban en rebelién, sino que
s6lo querian mantener las Capitulaciones, las cuales serian
estrictamente cumplidas en el futuro. La ciudad se apacigud.
Fueron entregados los que habian dado muerte al alguacil, y
a cuatro de ellos se les ahorc6. Los moros abandonaron las
armas y sz reintegraron al trabajo.

Con tal poblacién, bastaban la buena disposicién y la leal-
tad para lograr el resultado apetecido, pero el caracter infle-
xible de Cisneros se habia excitado, y resolvié su propdsito a
la fuerza. Los rumores de la agitacion habian alarmado mucho
a la Corte en Sevilla, y se le hicieron a Cisneros acres repro-
ches; pero se apresuré a acudir, dio su particular versién de
lo ocurrido, y afirmé que los moros habian perdido el derecho
a su vida y hacienda con su rebelién, de modo que el perdén
deberia estar condicionado a que aceptasen el bautismo o la
expatriacién. Con fatal facilidad consiguié que sus argumentos
fueran aceptados, ignoradas las promesas de Tendilla y dese-
chadas las Capitulaciones. Los moros iban a poder comprobar
lo poco que se podia confiar en la lealtad cristiana. La des-
confianza y el odio iban a hacerse inextinguibles, y se les iba
a imponer una religién que no podria resultarles sino odiosa
en cuanto sefial visible de su sujecién. De este paso en falso
proviene el malestar quz debilité a Espafia hasta el extremo
de que sus gobernantes ya no pudieron encontrar otro reme-
dio que la deplorable expulsién de la parte mds valiosa y efi-
ciente de su poblacién. No sin razén el hagiografico biégrafo
de Cisneros admite que su caricter era tan imperioso que a
veces actuaba mds movido por la célera que por la prudencia,
como se vio en la forzada conversién de los moros granadinos
y en su intento de conquistar Africa (10).

Cisneros regres6 a Granada provisto de plenos poderes, y
ofreci6é al pueblo la alternativa de bautismo o castigo, mien-
tras que un juez real expresamente enviado a tal fin agudizaba
el nerviosismo de los moriscos ejecutando o encarcelando a
los agitadores mas activos. La eleccion no era dudosa: a mi-
llares acudieron a recibir las salvadoras aguas del bautismo.
No era posible adoctrinarlos, ni tampoco se deseaba. Cuando
pidieron se les instruyera en su propia lengua y Talavera tenia

115



MORISCOS

los rituales y partes del evangelio impresos en 4rabe, Cisneros
se opuso: aquello era arrojar perlas a los cerdos, pues es
propio del vulgo despreciar lo que puede entender y reveren-
ciar lo misterioso y lo que queda maés alld de su comprensién.
No le importaba mucho la conversién sincera si podia asegu-
rarse una conformidad externa. El total de personas tan ruda-
mente empujadas a la fe en la ciudad y en la vega se calculd
entre cincuenta y setenta mil, pero la manera de convertirlos
s6lo sirvié para hacerles sentir un odio inextinguible hacia la
religiéon que asi se les imponia a la fuerza (11).

Aunque ninguin brote de violzncia se produjo durante esta
peculiar actividad, el descontento que originé era amenazador.
Fernando acudié a Granada, donde no oculté su disgusto por
el imprudente celo de Cisneros, especialmente porque perju-
dicaba a sus planes sobre Népoles, Tendrian que aplazarse para
hacer frente al inminente peligro dsntro de Espafia, pues aun-
que muchos habian emigrado, muchos eran también los que
habian buscado refugio en las Alpujarras y excitaban a los
montafieses a la rebelién. Ante esto, escribié el 27 de enero
de 1500 a los moros principales asegurandoles que todos los
informes segtin los cuales iban a ser cristianizados a la fuerza
eran falsos: empefi¢ su palabra de Rey de que no se haria
ningun bautismo por coaccién. A fin de captarse la benevo-
lencia de los que ya habian sido bautizados y atraerse a otros,
publicé el 27 de febrero un perdén general a todos los cris-
tianonuevos por los delitos cometidos con anterioridad a su
bautismo y su renuncia a toda confiscaciéon (12). Entre tanto
se habia ocupado en reclutar un ejército tan numeroso como
si hubiera de continuar la Reconquista, y durante el resto del
afio se dedicé a sofocar con él las revueltas que estallaban
sucesivamente en una plaza tras otra, completando las ope-
raciones militares con el envio de frailes a las montafias a
instruir a los convertidos. Matanzas y bautismos iban de la
mano, hasta que las Alpujarras qusdaron pacificadas y licen-
ci6 el ejéreito el 14 de enero de 1501 (13).

Se produjo luego una rebelién en los distritos occidentales
de Ronda y Sierra Bermeja, cuyos montafiesss se alzaron te-
miendo una conversion forzada. Recluté otro ejército, que su-
fri6 una severa derrota en Caladui. Esto trajo una pausa, du-
rante la cual los insurgentes pidieron se les permitiese emi-
grar. Fernando les puso unas duras condiciones: diez doblas

116



LOS DE GRANADA

por cada pasaje y que quienes no pudiesen pagarlas se que-
daran y se sometieran al bautismo. Los habitantes de las tie-
rras bajas, que se habian refugiado en las montafas, podrian
volver a sus casas, previa entrega de sus armas y confiscacién
de sus bienes. Muchos escaparon al Africa, pero fueron mas
los que permanecizron para maldecir de la fe que asi se les
imponia (14). Como ya hemos visto, a estos cristianonuevos
se les prohibi6é expatriarse. E]l bautismo les habia impreso un
cardcter indeleble, y su incorporacién a la Iglesia los habia
sometido a una jurisdiccién que ya no podian sacudirse.

Era de vital importancia que estos cristianonuevos se
mezclaran con el resto de la poblacién, con los mismos dere-
chos y privilegios, para con el tiempo llegar a formar un todo
homogéneo, pero no seria asi. Un error siempre cria otro, La
transgresién de los pactos y los métodos violentos de conver-
sién inevitablemente tenian que suponerlos sospechosos; un
edicto del 1 de septiembre de 1501 prohibié a los nuevos con-
versos llevar o poseer armas, publica o secretamente, bajo
pena, la primera vez, de confiscacién y dos meses de prisién,
y de muerte en caso de reincidencia, edicto que se repitié
en 1511 y de nusvo en 1515 (15). No sélo constituyé esto una
cruel humillacién, sino también un serio riesgo en tiempos
en que eran necesarias las armas =n propia defensa. Con todo,
hubo una concesiéon favorable a los cristianonuevos, y es que
se establecié que durante cuarenta afios no estarian sujetos
a la Inquisicién, a fin de darles tizmpo suficiente para ins-
truirse en su nueva fe (16). Pero como otras, esta promesa
sélo se hizo para violarla. Asi pues, cuando atin no habian pa-
sado diez afios desde las Capitulaciones, los moros de Granada
se encontraron cristianizados en contra de las promesas tan
solemnemente dadas entonces. Esta actitud no podia tener
mas que un resultado, y ya veremos cudl fue.

Alguna razén puede alegarss para justificar en parte esta
conversién forzada indicando que fue impremeditada y pro-
ducida por turbulencias del reajuste de razas y religiones hos-
tiles, y también aduciendo que quienes la rechazaban podian
abandonar el pais. Pero esto ya no se dio en la siguiente fase
de la marcha hacia la forzada unidad de fe. Ya hemos visto
que los mudéjares de Castilla eran ciudadanos stibditos, leales
y apacibles que vivian al amparo de pactos con siglos de anti-
giiedad, los cuales les garantizaban el pleno ejercicio de su

117



MORISCOS

religién y sus leyes. Subvertir esta situacién y convertirlos,
violando flagrantemente la palabra dada, en jurados enemigos
domsésticos, y eso sin poder alegar un pretexto siquiera media-
namente aceptable, nos parecera un acto de locura. Pero esto
es lo que Isabel decidié hacer, influida por sus consejeros fan-
tasmas, entre los cuales probablemente Cisneros era el mds
influyente. Para conszguir la conversién de Granada apenas
se habia ocupado de otra cosa que de la conformidad externa,
y ésta podia asegurarsela entre los dispersos y pacificos mu-
déjares sin correr el riesgo que amenazdé la empresa de los
montafieses de las Alpujarras; la Inquisicién se encargaria
después de que pareciese falta de conviccién religiosa. No
habia por qué seguir insultando a Dios con ritos infieles en
Espafia, la cual no podia menos de ser bendecida por El, unida
en la verdadera fe. Tal debi6 de ser el razonamiento que movié
a Isabel a una medida tan desastrosa. Que el sentido practico
de Fernando la desaprobé se infiere de que, cuando empezé
a hablar de una accién semejante en Aragén, pronto cedié a
la oposicién y protestas de sus nobles.

Se ensay6é primero la persuasion respaldada por amenazas.
Recibieron los funcionarios regios instrucciones de qu:z los
mudéjares debian adoptar el cristianismo, y cuando el corre-
gidor de Coérdoba respondié que seria necesaria la fuerza, los
soberanos advirtieron el 27 d= septiembre de 1501 que era
inadmisible, ya que los escandalizaria: se les debia decir que
era por el bien de sus almas y el servicio al Rey y a la Reina,
y si resultaba insuficiente, se les podria informar de que ten-
drian que abandonar el reino, pues era cosa resuelta que nin-
gun infiel debia permancer en él (17). Sélo cuatro afios habian
transcurrido desde que los moros refugiados procedentes dz
Portugal habian sido invitados a establecerse en Castilla, y
este repentino cambio de politica evidencia las influencias
ejercidas sobre Isabel en ese breve intervalo.

Esta primera intentona parece tuvo tan poco éxito que se
comprendié la necesidad de métodos mas drasticos. El 12 de
febrero de 1502 se dicté una pragmatica arteramente redac-
tada para dar siquiera color de opcién voluntaria a la espe-
rada conversiéon. Aludia al escandalo de permitir que se que-
daran los infieles después de la conversién de Granada; a la
gratitud debida a Dios, que sélo se manifestaria adecuada-
ments expulsando a sus enemigos; a la necesidad de proteger

118



SU FALTA DE INSTRUCCION

a los cristianos nuevos de una posible contaminacién. Por
tanto, ordenaba a todos los moros abandonar los reinos de
Leén y Castilla antes de fines de abril, dejandose a sus hijos,
los varones de menos de catorce afios y las nifias de menos
de doce, los cuales debian quedarse. A los desterrados les
permitia llevarse sus bienes, excepto oro y plata y otros ar-
ticulos prohibidos. Nada decia de la alternativa del bautismo,
pero las condiciones del exilio hacian la expatriacién tan di-
ficil que resultaba =vidente que no habia verdadera intencién
de perderse una parte tan valiosa de la poblacién. Bajo pena
de muerte y confiscacién los exiliados debian partir solamente
de los puertos de Vizcaya; no se lzs permitia ir a Navarra ni
a los reinos de Aragén, y, como corria la guerra con los turcos
y con los moros del Africa, no se les permitia buscar refugio
entre unos ni otros, pero si podian ir a Egipto o a cualquier
otro pais que pudiesen escogzr. Nunca mas se les permitiria
volver, ni se admitirfan nunca moros en los reinos castellanos,
bajo pena de muerte y confiscacién, y todo el que los alber-
gase seria castigado con esa misma pena (18). Se hizo una
excepcién en favor de los amos de esclavos moros; no se les
privaba de ellos, pero en adelante se les distinguiria por llevar
unos grilletes a perpetuidad (19).

La voluntariedad de la conversién subsiguiente se revela
en el hecho de que cuando algunos celosos musulmanes, a
pesar de esos obstdculos casi insuperables, przfirieron aven-
turarse a los peligros de la emigracién, no se les permitio,
sino que se les obligéd a hacerse cristianos (20). Durante el
breve intervalo concedido hubo alguna pretensién de predi-
carles e instruirlos, pero cuando tocaba a su fin, los mudé-
jares se bautizaron masivamente. Un informe de Avila del 24
de abril a los soberanos dice que toda la aljama, dos mil al-
mas, se convertiria y ninguno tendria que partir (21). Sabemos
que en Badajoz el obispo Alonso Manrique, futuro Inqui-
sidor General, se los gané con amabilidad, de modo que todos
fueron bautizados y adoptaron su nombre: Manrique (22). Es
asi como, externamente al menos, los reinos de la Corona de
Castilla alcanzaron la unidad de fe, pero sin venir acompa-
fiada de la deseable asimilacién de los convertidos. Los nuevos
conversos siguieron formando una clase aparte y se les dis-
tinguié con el nombre de moriscos.

La imposicién de este cristianismo nominal a quienes ha-

119



MORISCOS

bian sido criados en los principios del Islam fue solo el co-
mienzo de la tarea asumida por la monarquia. Quedaba la em-
presa mas dificil de hacerlos verdaderos cristianos, si se queria
conseguir el resultado positivo de fundir dos razas discordantes
en una comunidad homogénea, Unica que justificaria las vio-
lentas medidas adoptadas. La unidad de fe, qu= era en a2quella
época el ideal tanto de eclesidsticos como de politicos, sig-
nifica mas que la mera conformidad externa; significa que
todos debian formar una nacién unida, animada por las mis-
mas aspiraciones y las mismas esperanzas, entonczs y en ade-
lante, y compartir a plena conciencia la fe comun. En un pais
como Espafta, poblado por diversas razas, era un objetivo
digno de todo sacrificio; si no se podia lograr, el bautismo
forzado de una poderosa minoria sélo podia servir para agra-
var las divergencias y perpstuar las discordias.

Asegurar el resultado apetecido mediante el empleo de la
fuerza a través de la Inquisicién no podia dejar de aumentar
el aborrecimiento de una religién que, profesando amor y ca-
ridad universales, parece sélo servia de excusa para la opre-
sién y la crueldad. Sin embargo, la tinica alternativa era el
lento y laborioso proceso de desarmar los prejuicios ya levan-
tados y captar al renuente converso tratindole con gentileza
y persuasién, instruyéndole amablemente y demostrandols que
las verdades del cristianismo no son simples abstracciones teo-
légicas sin vitalidad en la vida practica. Ya hemos visto que
los dos métodos opuestos estaban representados por Cisnzros
y Talavera. El fatal error de quienes regian los destinos de
Espaiia consistié en no tener paciencia y generosidad suficien-
tss para seguir resueltamente el ultimo. Vacilante y ocasional-
mente lo intentaron, pero sélo tuvieron constancia para po-
nerse del lado del error, quitando asi justificacién al concu-
rrente empleo del mucho mas facil recurso de la coaccién. Ten-
dremos ocasién de ver que, por una u otra causa, los espora-
dicos e ineficaces intentos de persuasion fracasaron misera-
blemente, mientras que la constante exasperacién persecuto-
ria detzrminé inevitablemente un malestar crénico.

Cinco afios habian transcurrido desde la imposicién del
bautismo que en virtud de los preceptos de la misma Iglesia
debia haber estado precedido de la adecuada inteligencia d=
los misterios de la fe, cuando Cisneros obtuvo en 1507 el cargo
de Inquisidor General. Uno de sus primeros actos fus una

120



$U FALTA DE INSTRUCCION

carta a todas las iglesias con prescripciones relativas a la con-
ducta de los cristianonuevos y sus hijos en materias religio-
sas: regular asistencia a misa, instrucciéon en los rudimen-
tos de la fe, y abstencién de los ritos judaicos y mahometa-
nos (23). Parece que no obtuvo grandes resultados. En 1510
Fernando se dirigié a todos sus prelados sefialandoles el ol-
vido de las practicas cristianas por los conversos, y ordenan-
doles les exigiesen asistir a misa y adoptaran medidas para ca-
tequizarlos, cuestiones a las cuales los parrocos debian dedi-
car especial atencion (24). El concilio celebrado en Sevilla
en 1512 respondié a esto llamando la atzncién sobre el gran
numero de nuevos conversos muy necesitados de instrucciéon
religiosa. Los prelados, responsables de la salvacién de las al-
mas, recibieron 6rdenes de designar para tal propodsito a hom-
bres doctos que deberian investigar en especial su género de
vida y los pecados que cometian por reliquias de su antigua
fe. Se ordené a todos los parrocos formar listas de los con-
versos y comprobar si cumplian los mandatos de la Iglesia,
y otras especiales de que habian sido reconciliados por la
Inquisicién con érdenes de asistir a misa los domingos y dias
festivos, para poder asegurar el cumplimiento de sus sentzn-
cias (25). Por lo que sabemos del fracaso de subsiguientes
medidas de este género podemos con toda seguridad concluir
que éstas merecieron poca atencion de quienes hubieran te-
nido que emplear dinero y fuerzas en su ejecucion.

Al tiempo de sus letras de 1510 Fernando se dirigié a Ju-
lio II exponiéndole que desde 1492 se habian convertido mu-
chos judios y moros, los cuales, por insuficiente instruccidn,
estaban cayendo en muchos delitos de herejia; que habia or-
denado instruirlos, pero que seria inhumano castigarlos con
todo el rigor de los canones, y por tanto solicitaba facul-
tades para publicar un Edicto de Gracia: los que se presen-
tasen podrian ser reconciliados sin confiscacién ni abjuracién
publica, de modo que, caso de ser relapsos, podrian cludir la
relajacién (26). Las condiciones fijadas en los Edictos de Gra-
cia de tal modo reducian su efectividad que esto sélo tiene
importancia como indicacién de que Fernando, como en otras
ocasiones, estaba inclinado a frenar el ardor inquisitorial en
la persecucién de los moriscos, pero se arrepintié de ella en
su lecho de muert2: en una cldusula de su testamento orde-
nard a su nieto Carlos que nombre inquisidor=s verdadera-

121



MORISCOS

mente celosos de destruir la secta de Mahoma (27). Esto estaba
de mas, pero como las reservas de judaizantes se iban redu-
ciendo, los moriscos ocuparon su lugar, y la Inquisicién nece-
sitaba mas freno que acicate. Que Carlos lo comprendié asi
se advierte en varios Edictos de Gracia dados a su favor para
ciertos distritos entre 1518 y 1521, edictos que los libraban de
la confiscacién y el sambenito, pero no caso de ser relapsos,
ni los eximian de la denuncia de cémplices (28).

Poco alivio de hecho cabia esperar de tales medidas, pero
al menos indican que los gobernantes estaban convencidos de
que era a la vez injusto e impolitico castigar con el rigor de
los canones a quienes se habian visto obligados a entrar en la
Iglesia y carecian de preparacién espiritual. Sin embargo, el
derecho canénico estaba en vigencia y una complicada estruc-
tura habia sido creada para hacerlo cumplir, sin la corrzspon-
diente organizacién que hiciese la nueva religiéon atractiva y
no odiosa. Se habia creado una situacién para la cual ya no
existia remedio radical. Solo cabia mitigarla, y se intentd, aun-
que los fluctuantes planes adoptados so6lo servirian para in-
tensificar el mal en el futuro. Previéndolo, el cardenal Adria-
no el 5 de agosto de 1521 dicté érdenes de no practicar deten-
ciones sino cuando hubiera pruebas concluyentes de herejia,
e incluso entonces se deberian someter primero a la Suprema.
Parece que tuvo tan escaso cumplimiento que el arzobispo
Manrique el 28 de abril de 1524 lo reiteré6 en tono mas enér-
gico: tras narrar cémo habian efectuado la conversidn de los
moriscos Fernando e Isabel y su promesa de gracias y liber-
tades, y las muchas provisiones del cardenal Adriano en su
favor ordenando a los tribunales no procesarles por causas
triviales y que, si alguno fuera asi{ detenido, se le ponga en
libertad y se le devuelvan sus bienes, sefiala que, a pesar de
esto, los inquisidores siguen encarceldndolos por causas trivia-
les y sobre la base del testimonio de un unico testigo. Como
se trata de personas ignorantes que no pueden probar facil-
mente su inocencia, tales encarcelamientos les causan gran
escandalo y ya han pedido se rectifiquen. Por lo cual la Su-
prema ordena a los inquisidores que no los detengan sin prue-
bas concluyentes de herejia, y que cuando haya duda se le
consulte. A todos los detenidos por causas no claramente he-
réticas se les administrara rapida justicia, atenuada con aque-
lla clemencia que la conciencia pueda permitir (29).

122



SU FALTA DE INSTRUCCION

Hasta qué punto fueron ignoradas estas instrucciones se
manifiesta en los juicios de los moriscos, en los cuales, como
en los de los judaizantes, cualquier residuo de las costumbres
que durante generaciones formaban parte de su vida cotidiana
era suficiente para su arresto y procesamiento. No se trataba
sé6lo del ayuno del Ramaddan, la practica de la circuncisién,
el Guadoc o bafio ritual, o el Taor, otra clase de bafio previo
a la Zala, o ciertas oraciones que se nzcitaban con el rostro
vuelto hacia Oriente al amanecer, a mediodia, al ponerse el
sol y por la noche. Estas eran ceremonias religiosas clara-
mente definidas para las que no cabia explicacién. Habia otras
muchas, en si mismas inocentes, que implicaban sospecha de
herejia, y la sospecha en si ya era un delito. Con adecuada
habilidad, incluso el empleo de tortura, la detencién por estas
simples practicas podia conducir a ulteriores confesiones, y
no se perdia tal oportunidad. La abstinencia de cerdo y vino
era base suficiente para justificar el proczsamiento. Sabemos
de casos en que pintarse las uifias con alhefia, no comer carne
de animales muertos de muerte natural, matar aves de corral
degolldndolas, participar en zambras y leilas, en canciones
vy danzas, con motivo de fiestas y bodas, y las simples practi-
cas higiénicas, eran aducidas como grave testimonio de apos-
tasia (30).

Con arreglo a esta politica se redactaron listas muy deta-
lladas de todas las costumbres moriscas que sirviesen de guia
a los inquisidores; sus resiumenes se incluian en los Edictos
de Fe por los cuales a todos los que hubieran visto u oido
algo de tales casos se les requeria bajo pena de excomunién
que los denunciasen. Los moriscos estaban sujztos a incesante
espionaje, y cualquier declaracién irreflexiva de la que pudie-
ra colegirse inclinacién a la herejia podia ser denunciada y
determinar el encarcelamiento y probable castigo. Cierto es
que a partir de estas leves indicaciones el proceso inquisitorial
conducia con frecuencia a plena confesién, pero esto no hacia
menos intolerable la situacién del morisco. La reprzssién y la
ansiedad contribuian a intensificar su aborrecimiento a la re-
ligién que €l conocia sélo como la causa de su persecucién.
El obispo Pérez, de Segorbe, al enumerar =n 1595 quince obs-
taculos para la conversién de los moriscos, incluye su temor
a la Inquisiciéon y sus castigos, que les hacia odiar al cristia-
nismo (31). A todos los efectos quedo asegurada su confor-

123



MORISCOS

midad externa, al menos en Castilla, donde gradualmente se
fueron asimilando a los cristianoviejos. Desde hacia mucho
tiempo habian abandonado sus vestidos tradicionales y su len-
gua, cumplian con el precepto de asistir a misa y visperas, se
confesaban, comulgaban, participaban en procesiones y entie-
rros, y eran comdinmente mirados como cristianos, cualesquie-
ra que pudiesen ser los secretos de su corazén (32).

Sin duda, con el paso del tiempo muchos quedaron gana-
dos y empezaron a profesar sinceramente su nueva fe, pero
de vez en cuando se ponian en evidencia pequefias comuni-
dades de apéstatas. En 1538 Juan Yaifies, inquisidor de To-
ledo, incluyé Daimiel en su programa de una visita. Su pobla-
cién morisca habia sido bautizada en 1502, y al parecer estaba
tan olvidada que la Inquisicién se habia despreocupado de
ella. Una mujer informé a Yafies que llevaba doce afios vi-
viendo con moriscos y habia observado que no consumian
cerdo ni vino, diciendo simplemente que no les gustaban. Esto
basté para iniciar una investigacién que hasta tal extremo
llen6 la carcel secreta que sabemos de nueve mujeres reclui-
das en una misma celda, y el palacio mismo de la Inquisicién
hubo de habilitarse como lugar de arresto. Sin embargo, esta
enérgica accién no extirparia el mal, pues en 1597 el tribunal
de Toledo estaba afanosamente ocupado con herzjes de Dai-
miel (33). Mas impresionante fue un caso en el que figuré
Maria Paez, hija de Diego Paez Limpati, de Almagro, pues ella
acusé a todos sus parientes y amigos. Su padre fue quemado
en 1606 como impenitente negativo; su madre, que confeso,
fue reconciliada y encarcelada, y en total fueron castigados
veinticinco moriscos de Almagro, cuatro de los cuales relaja-
dos. En las actas de Toledo de 1575 a 1610 hay ciento noventa
casos de moriscos frente a setenta y cuatro de judaizantes y
cuarenta y siete de protestantes, lo cual muestra que, a pesar
de la afluencia ds= portugueses, los moriscos eran los herejes
mas numerosos con los que el tribunal tenia que habérse-
las (34). Malos tiempos vivian los antiguos mudéjares de Cas-
tilla, pero aun eran peores los que les esperaban.

Granada presentaba un problema mas dificil y peligroso.
Exigia sagaz habilidad para reconciliar la seguridad politica
con la exigencia de unidad de fe, pero esta delicada situacién
fue tratada con el disparatado desprecio del sentido comun

124



PERSECUCION EN GRANADA

caracteristico de Felips II. Su poblacién era casi completa-
mente morisca y el pais abrupto y montafioso, con abundante
posibilidad de refugio para los desesperados. La llamada con-
version de 1501 no habia operado cambio alguno en su fe.
Eran trabajadores, morales, leales en sus tratos, caritativos
con sus propios pobres, pero musulmanes de corazoén. Si acu-
dian a misa era por evitar la multa. Si hacian bautizar a sus
hijos, les restregaban luego el crisma y circuncindaban a los
que eran varones. Si se confesaban en cuaresma, era simple-
mente por obtener el correspondients certificado. Si apren-
dian las oraciones de la Iglesia, era por poder casarse, después
de lo cual las olvidaban tan pronto como podian. Se les ha-
bian prometido cuarenta afos de exencién de la Inquisicidn,
pero se sentian alienados por los abusos de la codicia ju-
dicial y la insolencia dominadora de los funcionarios, tanto
seculares como eclesidsticos (35).

En 1526 estaba Carlos V en Granada y en nombre de los
moriscos tres descendientes de los antiguos reyes moros, Fer-
nando Viiiegas, Miguel de Aragén y Diego Lépez Benexara,
apelaron a él pidiendo proteccién contra los malos tratos de
los sacerdotes, jueces, alguaciles y otros funcionarios, ante lo
cual nombré una comisiéon que investigara y l= informase.
Fray Antonio de Guevara, que poco después seria obispo de
Guadix, era uno de los miembros de la comisién. En carta
a un amigo describe a los moriscos como merecedores de tal
correccién quz mejor seria aplicarsela secreta que publica-
mente: habian sido tan mal ensefiados y los magistrados en
tal forma habian hecho la vista gorda a sus errores, que poner
remedio para el futuro seria bastante, sin acordarse del pa-
sado (36). Esto muestra el espiritu con que la comisién desem-
pefiaba su cometido: los sacerdotes y oficiales incriminados
habian vueltos los cargos contra sus acusadores, que ahora
pasaban a ser acusados. El informe de la comisién confirmé
las quejas de abusos, pero declaré que entre los moriscos no
sz hallarian mas de siete verdaderos cristianos. Sometido a
una junta presidida por el Inquisidor General Manrique, su
resultado fue un conocido edicto de 1526. No aliviaba la opre-
sién, pero se preocupaba por la apostasia de los moriscos, que
buscaba curar no dandoles instruccién religiosa, sino hacien-
do su condicién ain mas insoportable. Violando previas pro-
mesas, trasladaba la Inquisicién de Jaén a Granada. Otorgaba

125



MORISCOS

amnistia por faltas pasadas y fijaba un Término de Gracia para
quienes confesasen voluntariamente, después del cual se ha-
rian cumplir enérgicamente las leyes contra la herejia, aun-
que durante algunos afios las multas sustituirian a la confis-
cacién, dejando tiempo a los penitentes para poder pagar-
las (37).

Todo esto se completaba con una serie de normas vejato-
rias: prohibicién de usar la lengua arabe y prendas moras de
vestir, asi como de bafiarse; asistencia de comadronas cris-
tianas a todos los partos; desarme, mediante rigida inspeccion
de las licencias; orden de tener abiertas las puertas de casas
moriscas los dias festivos, los viernes y los sabados y durante
las celebraciones de las bodas, para impedir ceremonias mo-
riscas; establecimiento de escuelas para ensefar castzllano a
los nifios de Granada, Guadix y Almeria; prohibicién de poner
nombres moros, y de retener gacis o moros no bautizados,
fuesen libres o esclavos (38). Naturalmente esto provocd una
gran agitacién. Los moriscos celebraron una asamblea general
y reunieron ochenta mil ducados que ofrecieron a Carlos a
cambio de la derogacién del edicto. Sus consejeros, sin duda,
también fueron ganados, pues antes de partir de Granada lo
suspendié por tiempo indeterminado y les permitié llevar
espada y daga en las ciudades y lanza en campo abierto. Pro-
bablemente un tributo especial conocido como farda tuvo ori-
gen entonces, por ¢l cual se permitia el empleo de vestidos
moros y de la lengua drabe. Sabemos que en 1563 rendia un
total de veinte mil ducados al afio (39).

Parece que durante cierto tiempo la Inquisicién persiguid
a los moriscos, pero no mucho, pues en su primer auto gene-
ral de ochenta y nueve reos, celebrado en 1529, mientras se-
tenta y ocho lo fueron por judaismo, sélo tres por mahome-
tismo, y uno de éstos lo fue en efigie (40). Sin embargo, cundia
el terror. En 1532 el capitan general Mondéjar sugirié a Car-
los que la suspendiera, ya que nada habfa podido descubrir
contra los moriscos. Fue un paso desafortunado, ya que esti-
mulé al tribunal a mayor actividad contra ellos, que motivé nu-
merosas ofertas suyas a Carlos, y después de su abdicacién, a
Felipe II, de cuantiosos ofrecimientos de dinero si aliviaba
su situacién. Las apremiantes necesidades de Carlos le predis-
ponian a escuchar tales proposiciones, pero la Inquisicién ma-
niobré para impedir su aceptacién. Felipe, por supuesto, per-

126



PERSECUCION EN GRANADA

manecié sordo a ellas. Incluso el Inquisidor General Valdés
en 1558, habiendo caido en desgracia en la Corte, parece inter-
vino en tales negociaciones, pues lo hallamos prometiendo un
subsidio de cien mil ducados en nombre de los moriscos de
Granada (41).

La situacién de los moriscos empeoraba constantemente.
Concretamente en Granada se iba haciendo peligrosamente ex-
plosiva, La Inquisicién se mostraba més activa que nunca, y,
por otra parte, todas las viejas opresiones de los sacerdotes
y funcionarios judiciales continuaban sin control. Por aiia-
didura, nueva causa de su intensa irritacién era el progresivo
despojo de sus tierras por «jueces de limites» que, en nombre
del Rey, se las arrebataban, herzdadas o compradas. En resu-
men, eran gente sin lengua y sin fabor (42). Luego, en 1565,
fue resucitada una vieja orden de presentar al capitdn genszral
todas las licencias de llevar armas, bajo pena de seis afios de
galeras (43). En 1565 de nuevo se provocé su agitacién al ex-
tender la jurisdiccién regia sobre las tierras de los nobles, en
las cuales habian buscado asilo muchos moriscos que en afios
pasados habian cometidos delitos. Avidos de honorarios, los
notarios y jueces rebuscaron las actas, practicaron detencio-
nes hasta que apenas hubo morisco que no viviera en perma-
nente angustia. Muchos huysron a las montafias y se unieron
a las bandas de monfies o bandoleros dados al pillaje, mientras
que las medidas adoptadas para acabar con ellos no hacian
mas que aumentar el desorden (44).

El problema de Granada exigia firmeza y conciliacién, pero
en la corte de Felipe el apasionamiento prevalecié y se apro-
veché la ocasién para aumentar la opresién sobre todo limite
de tolerancia. Guerrsero, arzobispo de Granada, al regresar de
Trento en 1563, se detuvo en Roma y se quejé a Pio IV de
que su rebafio era cristiano sélo de nombre. El Papa envié
por él un apremiante mensajz a Felipe, reforzado con érdenes
a su nuncio, el obispo de Rossano, en el mismo sentido. Gue-
rrero al llegar a su archidiécesis reunié un concilio provincial
en 1565 en el cual pretendié poner limites a la opresién de los
moriscos por los eclesidsticos, pero su cabildo apelé invocando
los decretos conciliares, y el esfuerzo resulté baldio. Mas éxito
tuvo al inducir a los obispos a unirsele =n urgir al Rey la
adopcién de medidas para prevenir que los moriscos oculta-
sen su apostasia, y escribié a Felipe suplicdndole purificase

127



MORISCOS

el pais de esa sucia secta: es facil determinar, dzcia, quiénes
son realmente cristianos prohibiendo las cosas con las cuales
ocultan sus ritos (45).

Felipe pas6 el memorial de Guerrero a una Junta presidida
por Dizgo de Espinosa, recientemente nombrado presidente
del Consejo de Castilla y pronto Inquisidor General. Respon-
di6 ésta que, presumiendo a los moriscos cristianizados por
su bautismo, debia obligdrseles a serlo de hecho, y a tal fin
debia exigirseles que abandonaran su idioma, ropas y costum-
bres de moros, renovando la vigencia del edicto de 1526. Su
ejécucién quedaba gravada solemnemente sobre la conciencia
del Rey. Ante esto Felipe consulté privadamente al doctor Ota-
dui, profesor de Teologia en Salamanca, y poco después obis-
po de Avila. En su respuesta dijo al Rey qus si algunos de los
principales moriscos citaba el viejo proverbio castellano «A
mas moros, mas ganancia», él debia recordarle otro mas viejo
y verdadero: «Cuantos menos enemigos, mejor», y combinar
los dos en «Cuantos mas moros musrtos, mejor, pues seran
menos los enemigos». Sabemos que este parecer complacié
mucho al monarca, en vez de abrir sus ojos a la direccién
politica que iba a convertir a subditos suyos en enemigos (46).

Pronto se dicté una pragmatica quz incluia las mas irri-
tantes caracteristicas del edicto de 1526. Pedro de Deza, miem-
bro de la Suprema y de la Junta de Espinosa, fue nombrado
presidente de la Chancilleria d= Granada y enviado alli el 4 de
mayo de 1566 con 6rdenes de publicarla y hacerla cumplir sin
oir las protestas. Manifiesta los métodos de gobierno de Fe-
lipe el hecho de que el capitin general Mondéjar, aunque se
encontraba en la Corte, ni siquiera tuvo noticia de la medida,
hasta que a través de Espinosa se le dio la orden de volver a
Granada para estar presents en su publicacién, Capitdn gene-
ral desde hacia treinta afios por herencia, al ser nieto del
Conde de Tendilla, puesto al frente de la ciudad al ser con-
quistada, habia vivido en Granada desde su infancia y estaba
perfectamente familiarizado con la situacién. Expuso que Gra-
nada carecia de tropas y municiones, y suplicé que se suspen-
diese la medida o que se le proporcionasen fuerzas para do-
minar la rcbelién que él veia se iba a producir inevitable-
mente. Todo fue en vano. Espinosa le dijo secamente que acu-
diera a su puesto y se ocupara de los asuntos de su compe-
tencia. Aunque el Consejo de Guerra lo apoyd, sélo se le con-

128



PERSECUCION EN GRANADA

cedieron trescientos hombres para guardar la costa, donde se
le ordené residir en ciertos meses y que la visitara con fre-
cuencia (47).

Deza llegé a Granada el 25 de mayo de 1566. Inmediata-
mente reunié su tribunal e hizo imprimir la pragmatica para
poder publicarla €l 1 de enero de 1567, aniversario de la ren-
dicion de la ciudad, como para provocar atn mas. Sus pro-
visiones ya eran en si mismas bastante exasperantes. Para
dentro de tres afios se prohibia por completo el empleo del
arabe tanto de palabra como por escrito; también se prohi-
bian las prendas moras de vestir, para dentro de un afio las
de seda y para dos las de lana; las puertas de las casas per-
manecerian abiertas las tardes de los viernes, los dias festivos
y cuando se celebrasen bodas; las zambras y las leilas, aunque
no contrarias a la religién, se prohibian los viernes y dias
festivos; se abandonaria inmediatamente el uso de alhefia
para pintarse; no se permitirian nombres moriscos; todos los
baiios, pablicos y privados, serian destruidos, y nadie en lo
sucesivo podria usarlos (48). Las disposiciones para adoctri-
nar a los moriscos en la fe brillaban por su ausencia.

Todo esto sélo lo podian interpretar como una abusiva
interferencia en habitos que habfan llegado a ser su segunda
naturaleza. Cuando se publicé el edicto el 1 de enero de 1567
la excitacion popular fue indescriptible. Como sefial de su
vigencia, todos los bafios fueron inmediatamente destruidos,
empezando por los del Rey. Las aljamas de todo el reino con-
sultaron con los dirigentes del Albaicin, el barrio morisco de
la ciudad, y se acordé que, si no se suavizaban aquellas me-
didas a su ruego, se recurriria a la rebelién, ya que resultaba
insoportable la vida bajo aquella tiranfa. Incluso Deza com-
prendié las amenazadoras perspectivas y escribié a la Corte
diciendo que debian tomarse precauciones contra un probable
levantamiento, y mitigé en cierto grado durante el afio 1567
las disposiciones del edicto, no aplicandolas del todo y no
imponiendo los castigos establecidos. Los moriscos apelaron
a Felipe, pero, al transmitirle la stiplica a Espinosa, éste re-
plic6 que no se podia pensar en suspenderlo; que debia reavi-
var la sensibilidad de la conciencia del Rey recordandole que
él era el responsable de las almas de los apéstatas. En el Con-
sejo de Estado el Duque de Alba y el Comendador de Alcan-
tara eran partidarios de la suspensién, y el Consejo sugiri6 la

129



MORISCOS

gradual puesta en vigor a razén de un articulo por afio, pero
Espinosa y Deza tuvieron mas influencia que los soldados y
los estadistas: se trataba de una cuestién religiosa con la que
éstos nada tenian que ver (49).

El 1 de enero de 1568 se dieron o6rdenes de no ponerse
ninguna prenda de vestir morisca que fuese de seda, y los
sacerdotes las recibieron de recoger a todos los nifios moris-
cos de entre tres y quince afios, y llevarlos a ciertas escuelas
para enseilarles castellano y doctrina cristiana. Esto agravé
la agitacion. Una delegacién se presentd en protesta ante Deza,
quien les dio seguridades de que no se les quitarian sus hijos,
pero les dijo que el Rey habia decidido salvar sus almas y ha-
cer cumplir la pragmatica (50). No les quedaba otra alterna-
tiva que someterse o rebelarse.

Aunque la rebelién podia parecer desesperada, no lo era
sin remedio. Los moriscos calculaban que podian contar con
unos cien mil hombres para la lucha, lamentablemente faltos
de armas, es cierto, pero fuertes y capaces de soportar priva-
ciones. Esperaban mucho de la ayuda de Berberia, pensando
que sus gobernantes no iban a desperdiciar la oportunidad de
infligir un golpe mortal a su enemigo tradicional. También
sus hermanos de Valencia, igualmente oprimidos, cabia espe-
rar que se levantaran igualmente y sacudieran el yugo espaiiol.
No podian ignorar que la imponente monarquia espaiiola en
realidad estaba exhausta, y que su fuerza interna ya no co-
rrespondia a su aparato exterior. Todos los embajadores ve-
necianos de la época describen la falta de recursos militares
de Espaiia, las dificultades para alistar soldados y la falta de
preparacién para el manejo de las armas de quienes lo eran
tan magnificos si se les disciplinaba y adiestraba. En este mis-
mo afio Antonio Tiepolo, al comentar el extrafio descuido que
exponia la costa meridional a las incursiones de los corsarios
berberiscos, expresa su aprehensién de que una invasién afri-
cana apoyada por los moriscos pudiera hacerle a Espafia co-
rrer la misma suerte experimentada siglos atras (51). Habia
sido sangrada hasta el agotamiento por Carlos V, y Felipe lo
continuaba. Y lo que con los hombres, ocurria también con el
dinero. Carlos habia dejado tal camulo de deudas que Felipe,
al subir al trono, pensé seriamente en no reconocerlas, y se
tambaleaba ahora bajo una carga cada vez mds pesada, que
no le aliviaban los tesoros del Nuevo Mundo. Sus rentas se

130



PERSECUCION EN GRANADA

gastaban por anticipado. Durante la rebelién sélo con enormes
dificultades pudo aportar sumas moderadas para las necesi-
dades mas urgentes. Le resulté muy afortunado a la Monar-
quia que las esperanzas de los insurgentes en cuanto a la
ayuda externa resultasen infundadas, pues un esfuerzo con-
junto de la Media Luna contra la Cruz hubiera podido cam-
biar el destino de la Peninsula. Los moriscos de Valencia per-
manecieron inactivos, el Sultdn se mantuvo neutral, y los prin-
cipes de Berberia se limitaron a permitir a aventureros acudir
de voluntarios, de modo que sélo quinientos o seiscientos
cruzaron el mar en pequeiios grupos. Pero los recursos de
Espaiia hubieron de ser apurados al maximo para someter la
aislada rebelion, por otra parte tan mal preparada.

Se habian hecho preparativos para levantarse el Jueves
Santo (18 de abril de 1568), pero algun traidor reveld el se-
crato, y el plan fue aplazado. Ni siquiera esto movié a adoptar
la precaucién de poner a Granada en situaciéon de defensa, y
cuando la rebelion estallé el 23 de diciembre, encontré a los
cristianos carentes de toda preparacion. Mondéjar hizo frente
a la critica situacién con gran energia y habilidad. Levanté
precipitadamente una fuerza de varios miles de hombres con
la que salié de la ciudad el 2 de enero de 1569, y en dificil
campaiia de invierno por las montafias nevadas hacia media-
dos de febrero habja acabado practicamente con la resisten-
cia, Pero Deza, apoyado por quienes ansiaban saqueo y botin,
procuré llevar el odio al animo del Rey. Las concesiones de
Mondéjar para la rendicion de los insurgentes quedaron anu-
ladas. Felipe envié a asumir el mando a su hermanastro don
Juan de Austria, entonces un joven inexperto, auxiliado por
un Consejo de Guerra en el cual cada miembro tenfa su propio
plan de campaiia; por otra parte, no se podria adoptar nin-
guna decisién sin aprobacién del Rey. Este método de opéra
bouffe de hacer la guerra obtuvo su natural resultado. La
rebelién se reavivé y se hizo mas fuerte que nunca, llegando
a incursionar por la Vega, casi a las puertas de la ciudad, en
la cual don Juan y su consejo se hallaban practicamente
sitiados.

No nos interesan aqui los detalles de la guerra que se si-
guio salvo para decir que se desarrollé con feroz codicia y
crueldad. Las expediciones militares no eran muchas veces
mas que cacerias de esclavos en las cuales se daba muerte a

131


http:detaU.es

MORISCOS

los hombres en masa, y a las mujeres y nifios se les llevaba
a la almoneda por millares a venderlos al mejor postor. Y no
s6lo sufrian los moriscos, pues las Cortes de 1570 se quejaron
amargamente de las rapifias y excesos de las tropas en su
camino a los escenarios de lucha (52). Las hostilidades se
prolongaron hasta los primeros meses de 1571. Cuando final-

ente se acabd con la resistencia, Espafia estaba proxima al
agotamiento. La pacificacién seria luego tan implacable como
la misma guerra. Ya hacia tiempo se habia propuesto en la
Corte trasladar la poblacion en bloque a las montaiias del
norte de Espafia, y Deza, el genio del mal en Granada, nunca
dej6é de tener presente tal idea (53). Ante su encarecida soli-
citud se comenzé por el Albaicin ya a primeros de junio de
1569, No se hizo distincién entre leales y rebeldes. Eran ence-
rrados los hombres en las iglesias y luego se les trasladaba al
gran Hospital Real, a un tiro de la ciudad, donde se les dividia
en grupos, sus manos atadas con cuerdas como esclavos de
galeras, para hacerles marchar a sus puntos de destino bajo
guardia. Las mujeres se quedaban algin tiempo en sus casas
hasta poder vender sus efectos y seguirlos. Se quitaron de
enmedio asi siete u ocho mil personas. Hasta los cronistas se
sienten movidos a compasién al describir la miseria y deses-
peracién de quienes eran arrancados de sus casas sin previo
aviso y eran llevados precipitadamente en direccién descono-
cida. Muchos murieron en el camino de cansancio, de deses-
peracién o de hambre, o fueron asesinados, robados o ven-
didos como esclavos por los mismos a los que se habia con-
fiado su proteccién. Sabemos que todo esto tranquilizé a los
atemorizados cristianos, pero es lamentable contemplar la des-
truccién de la prosperidad, y el vacio que quedé donde habia
habido tanta vida y trabajo (54).

Este programa fue aplicado en todas las partes a medida
que una zona tras otra iba siendo reducida. Las instrucciones
finales de Felipe a don Juan, del 25 de octubre de 1570, le orde-
nan deportar a todos y designan las provincias a las que ha-
bian de ser conducidos, algunas tan lejanas como Leén y Ga-
licia. No habia que dispersar a las familias: habia que llevarlas
en partidas de mil quinientos hombres, con sus mujeres e
hijos, bajo escolta de doscientos soldados de infanteria y vein-
te de caballeria, a las érdenes de un comisario, quien tendria
listas de las personas a su cargo, les proporcionaria alimentos

132



PERSECUCION EN GRANADA

y las distribuiria en sus respectivos destinos. Estas érdenes
se cumplieron. Don Juan le escribia el 5 de noviembre desde
Guadix a Ruy Gémez que el nimero de los trasladados de
aquella zona habia sido grande: la dltima partida habia sa-
lido aquel mismo dia cen la peor suerte del mundo, pues era
tal la tempestad dz viento, lluvia y nieve que la madre per-
deria a su hija en el camino, la esposa a su marido y la viuda
a su hijo. No puede negarse, afiade, que la despoblacion de
un reino es lo mds lamentable que se pusde imaginar. Era
mds que lamentable en algunas zonas en que la indisciplinada
soldadesca encargada de tal cometido lo convertia en saqueo,
matanza y opresién dz mujeres y nifios (55). Asi se cumplian
las promesas hechas por Fernando e Isabel ochenta afios an-
tes, pero el objetivo de limpiar Granada de su poblacién mo-
risca se logré plenamente. En un auto de fe celebrado alli
en 1593 aparecieron ochenta y un delincuentes convictos de
judaismo, pero sélo uno acusado de mahometismo (56).

Los sufrimientos de los exiliados no concluyen con la de-
portacién. El embajador veneciano, Leonardo Donato, testigo
presencial, nos dice que muchos perecieron por sus penali-
dades y aflicciones, lo que era inevitable en aquellas condi-
ciones (57). Su distribucién se confié a un especial Consejo
de Poblaciones. Un prolijo edicto de veintitrés secciones, dic-
tado el 6 de octubre dz 1572, contenia las normas conforme
a las cuales se les permitia existir. Se les dispersaria entre
cristianos, se les mantendria bajo estrecha y perpetua vigi-
lancia y s= les reduciria casi a la condicién de siervos de la
gleba. No se les permitian armas y sélo podfan usar un cu-
chillo sin punta, estableciéndose brutales-castigos para impo-
ner el cumplimiento de lo dispuesto. En cuanto fuese posible,
serian educados en familias cristianas, ensefidndoles a leer
y escribir y la doctrina cristiana. Se declaré vigente la prag-
matica de 1566, con penas complementarias sobre el uso de
la lengua arabe: todo el que lo escribiese o hablase, aunque
fuese en su propia casa, incurria, por la primera falta, en
treinta dias de prisién con cadenas, por la segunda el doble,
por la tercera cien azotes y cuatro afios de galeras (58). La
severidad de esta ultima disposicién impresioné incluso al
ayuntamiento de Cdrdoba, a pesar de que de ninguna manera
se habfa mostrado favorable a los exiliados. Le expuso al al-
calde que sélo Dios podia capacitarlos para hablar una lengua

133



MORISCOS

que ignoraban, especialmente porque los alguaciles constan-
temente los detenian y castigaban, y le pidié dejara tal medida
en suspenso hasta poder organizar escuelas para su instruc-
cién, Pero el alcalde respondié que él nada podia hacer, pues
tenia que dar cumplimiento al edicto (59).

A pesar de estas restricciones a los desterrados repentina-
mente arrojados a la deriva, miserables en tierras extrafias,
su indomable laboriosidad y economia pronto les permiti6
abrirse camino, provocando la envidiosa hostilidad de la indo-
lente poblacién entre la cual se les habia colocado. Cervantes
en su Cologuio de los perros, al estigmatizarlos como «una
calentura lenta que acaba la vida como la de un tabardillo»,
expresa los sentimientos colectivos del espafiol, cuya sola am-
bicién era obtener un puesto en el ejército, la Iglesia o «la
Casa Real» y que era el consumidor, perseguia al productor y
codiciaba el fruto de su trabajo (60). Ya en 1573 las Cortes
se mostraron alarmadas y pidieron a Felipe que no se les per-
mitiera trabajar como arquitectos o constructores, ni desem-
pefar cargos publicos ni judiciales (61). De hecho, soélo diez
afios después del exilio, un informe oficial contiene quejas
de que las cifras de los moriscos deportados aumentan cons-
tantemente debidc a que ninguno va a la guerra ni entra en
religién, y son tan duros trabajadores que desde su llegada a
Castilla diez afios antes, sin poseer un puiiado de tierra, ahora
tienen el rifién bien cubierto y muchos son ricos, de modo que
si esto continda progresando asi veinte afios mas, los nativos
acabaran siendo sus siervos. Tal queja aumenté con el tiempo.
En 1587 el obispo de Segorbe, Martin de Salvatierra, al enu-
merar las maldades de los moriscos, incluye que los exiliados
de Granada ya se han hecho arrendadores de las rentas reales
de Castilla, depositando dinero en efectivo en vez de presentar
fiadores; que hay individuos con mas de cien mil ducados en
Pastrana, Guadalajara, Salamanca y otros lugares; y que si el
Rey no arbitra algan remedio, pronto sobrspasaran a los cris-
tianos viejos tanto en nimero como en riquezas (62). Este
recelo alcanzé expresion oficial en las Cortes de 1592, las cua-
les expusieron a Felips que ya las anteriores le habian pedido
remedio a los males derivados de la dispersion de los exiliados
de Granada por tierras de Castilla. Estos males se agravaban
constantemente, puss se habian alzado con las actividades
econémicas y de tal modo se iban haciendo ricos y poderosos

134



LOS DE ARAGON

que controlaban los tribunales seculares y eclesidsticos y vi-
vian en abierto desprecio de la religién. La respuesta a esto
fue un edicto ordenando a todos los magistrados imponerse
en el rigido cumplimiento de la legislacién restrictiva de
1572 (63). No tuvo ninguin efecto, pues en 1595 el embajador
veneciano Jos describe en constante aumento en numero y ri-
quezas, ya que nunca van a las guerras y se dedican exclusi-
vamente a sus negocios (64). En 1602 ¢l arzobispo Ribera da
el mismo testimonio: duros y sobrios trabajadores, gastan tan
poco en alimentos, bebidas y ropas que trabajan por lo que
no podria sostener a un cristianoviejo, de modo que son pre-
feridos por empresarios y consumidorss; monopolizan las ar-
tes mecanicas y el comercio, asi como los trabajos ordina-
rios (65). Los envidiosos prejuicios que asi se expresan serian
una de las mdas importantes causas que determinaron su ex-
pulsién.

No todos los dssterrados eran asi de pacificos y laboriosos.
Hacia 1577 surgieron quejas por siete u ocho bandas de mo-
riscos que vivian del robo y los crimenes y aterrorizaban las
comarcas en que operaban. Otro conocido centro de delin-
cuencia morisca era Hornachos, cerca de Badajoz. Por treinta
mil ducados le compraron a Felipe el privilegio de llevar ar-
mas. Tenian una organizacién regular, con su tesoreria y su
ceca de trece operarios en la que acufiaban moneda falsa, a
la vez que con cautelosos sobornos de los tribunales protegian
a sus criminales cuando eran capturados. En 1586 el tribunal
de Llerena realizé una incursién contra ellos con tanto éxito
que hubo de alquilar casas para acomodar a sus prisioneros,
pero tampoco su efecto duré mucho, pues en octubre de 1608
un alcalde de Corte, Gregorio Lépez Madera, fue enviado alli
para investigar y castigar. Estos alcaldes eran notorios por
su inflexible justicia, y Madera no desmentiria esta reputacién.
Su investigaciéon dio por resultado el hallazgo de ochenta y
tres cadaveres en las inmediaciones. Hizo ahorcar a diez miem-
bros del concejo de la ciudad y a su verdugo, envié ciento se-
tanta hombres a galeras, castigé con azotes a muchos y dejé
la comarca en paz por corto tiempo: hasta ser despoblada
por la inminente expulsién (66).

En los reinos de la Corona de Aragén la situacién de los
moriscos era distinta a la de Castilla. La mayoria eran vasallos

135



MORISCOS

de los nobles, asentados en tierras cuyo dominium utile te-
nian mientras sus sefiores guardaban el dominium directum.
Por estas tierras pagaban tributo en dinero, en especie o en
servicios, y sabemos que tales tributos se elevaban al doble
de las exacciones a que estaban sujetos los cristianos (67).
Resulta facil comprender el viejo proverbio «A mas moros,
mas ganancia», vy también que los nobles estuviesen vital-
mente interesados en proteger a sus vasallos frente a cualquier
interferencia extrafia. Su posibilidad de conseguirlo estribaba
en gran parte en la firme obstinacién con que los antiguos
fueros y privilegios fueran defendidos.

Pronto cundié la alarma, pues en 1495 las Cortes de Tor-
tosa obtuvieron de Fernando un fuero por el cual nunca expul-
saria a los moros de Cataluiia ni permitiria su expulsién, y
después de los acontecimientos de Castilla, las Cortes de Bar-
celona de 1503 sefialaron lo desastroso que eso seria y obtu-
vieron una reiteracién de la promesa (68). En las Cortes de
Monzén de 1510 la renovd, afiadiendo que no intentaria con-
vertirlos a la fuerza ni les pondria ningin obsticulo en su
libre comunicacién con los cristianos, y para significar su
determinacién prest6 solemne juramento, que luego se le exi-
gi6 también a Carlos V al subir al trono en 1518 (69). Bajo
tales garantias tanto los moros como sus sefiores podian creer-
se perfectamente seguros.

Como ya hemos visto, la jurisdiccién de la Inquisicién no
se extendia a los no bautizados mientras no cometiesen faltas
contra la religién, pero no albergaba escrapulos para desen-
tenderse de sus limitaciones. Ya en 1497 en Valencia intentd
prohibir las ropas moriscas, y envié a varios oficiales a Serra
a detener a algunas mujeres por desobedecer. Fueron mal reci-
bidos y aun maliratados mientras se llevaban a las mujeres.
Ya hemos visto que arbitrariamente se vengé el tribunal en-
carcelando a todos los residentes de Serra que acudian a Va-
lencia, y que, cuando protestaron ante Fernando, éste mani-
fest6 su disgusto y ordené mayor moderacién en el futuro;
pero los dirigentes de la resistencia en Serra fueron encarce-
lados por tres afios y sufrieron confiscacién y destierro, lo
cual originé una abundante correspondencia en la cual Fer-
nando procuré mitigar la dureza del tribunal. La misma buena
disposicién mostré hacia la aljama morisca de Fraga, albo-
rotada por la confiscacién de un tal Galceran de Abella, asi

136



ARAGON

como la de Zaragoza, en complicaciones con aquel tribunal
por haber albergado a una esclava huida de Borja (70).

Después de la forzada conversion de los moros castellanos,
el tribunal de Aragén se extralimitd en sus poderes al preten-
der, de manera indirecta si no directa, imponer la aceptacion
del bautismo. El duque y la duquesa de Cardona, el conde
de Ribagorza y otros magnates se quejaron en 1508 a Fernan-
do, quien reprendié vivamente a los inquisidores por extender
abusivamente su jurisdiccion con gran escindalo de los moros
y perjuicio de sus sefiores. Nadie, decia, debia ser convertido
o bautizado por la fuerza, pues Dios s6lo es servido cuando
s le confiesa de corazén, y nadie encarcelado simplemente
por decir a otros que no se hagan cristianos. En el futuro
ningan moro seria bautizado si no lo pedia ¢l mismo, y cual-
quiera que hubiese sido encarcelado por haber aconsejado
contra la conversién seria puesto en libertad inmediatamente
y los documentos relativos se enviarian al Inquisidor General
Enguera hasta esperar sus instrucciones sin cuyas érdenes no
se practicaria ninguna detencién. Como se le habia informado
que otros habian huido por temer o la conversién a la fuerza
o la prisién, se debia procurar que volvieran a sus domicilios
con plenas seguridades contra la violencia (71). Con el mismo
espiritu en 1510, cuando algunos moros de Aragén se habian
convertido y en consecuencia habian sido abandonados por
sus esposas e hijos, Fernando ordend a los inquisidores que
les permitieran volver, y no se les presionase ni bautizase a
la fuerza (72). Fernando comprendia a sus sibditos aragoneses
v sabia bien cuando debia respetar sus fueros.

Estos incidentes indican que estaba en pie un movimiento
que a veces rebasaba los limites de la persuasién. Habia de
hecho una corriente de conversiones voluntarias que hacia
concebir esperanzas de que con el tiempo se lograria la de-
seada unidad en la fe sin coaccion. Un alfaqui catal4dn llamado
Jacob Téllez se habia bautizado y movié a varias aljamas a
abrazar el cristianismo; Fernando, para favorecerlo, le con-
cedi6 licencia para viajar libremente a cualquier parte y entrar
en todas las aljamas, cuyos miembros debia reunirse para es-
cucharlo (73). Los moros de Caspe pidieron el bautismo en
1499. En el distrito de Teruel y Albarracin en 1493 una mez-
quita fue convertida en iglesia de la Trinidad, y en 1502 toda
la poblacién abrazé el cristianismo (74). Conversiones masivas

137



MORISCOS

como éstas eran apropiadas para proporcionar apdstatas.
Cuando la Inquisicién acordd castigar a los de Teruel y Alba-
rracin, Carlos V intervino en 1519: comprendia, dice, que mu-
chos hijos de conversos que eran relapsos desearan volver
a la fe, pero que no se decidian por miedo a los castigos, y
por ello les concedia un Término de Gracia por un afio, du-
rante el cual se podrian presentar y confesar sin ser castigados
con la confiscacién de sus biesnes. Concesiones semejantes se
hicieron en Tortosa y en otras ciudades (75).

Valencia, con la mayor y mas densa poblaciéon morisca,
era también escenario de considerable proselitismo y de una
vigorosa actividad inquisitorial, Un influyente alfaqui llamado
Abdallah se convirtié, fue ordenado sacerdote con el titulo de
Maestro Mossén Andrés, y se dedicé a evangelizar a sus her-
manos. Escribié una obra refutando el Coran sura por sura,
la cual fue impresa y tuvo gran circulacién (76). La pequefia
poblacién de Manises debié de convertirse casi en masa, pues
tenemos una sentencia proclamada alli en su iglesia por los
inquisidores de Valencia el 8 de abril de 1519 contra doscien-
tos treinta moriscos que s2 hallaban presentes que habian acu-
dido bajo un Edicto de Gracia, confesado y abjurado de los
errores en que habian caido como relapsos. Fueron recibidos
a reconciliacién, al parecer sin confiscacién, y las penas pres-
critas fueron puramente =spirituales, si bien ademas queda-
ron sujetos a las acostumbradas severas incapacitaciones. De-
bi6é de haber una actividad preliminar no poco cruel, pues en
la lista de estos penitentes no menos de treinta y dos mujeres
son calificadas como esposas o hijas de hombres que habian
sido quemados (77). Podemos comprender facilmente ahora
cuan poderoso impedimento constituia ests método de pre-
servar la pureza de la fe obstaculizando una conversién que
se deseaba, pues los mudéjares que rehusaban el bautismo
podian congratularse de no estar sujetos a una jurisdiccion
que con tanta severidad castigaba la adhesion a habitos an-
cestrales que habian llegado a convertirse en una segunda
naturaleza.

La actividad misionera asi obstaculizada recibié un ines-
perado impulso con la insurreccién conocida como de las Ger-
manias o Hermandades, que estallé repentinamente en 1520.
Fue un levantamiento del pueblo conira la opresién de los
nobles, y en sus pacificos comienzos merecié aprobacién de

138



VALENCIA

Carlos y de su representante, el cardenal Adriano. Pronto se
convirtié en una guerra civil en la que los nobles contaban
con la ayuda de sus vasallos moriscos. Estos formaban una
gran parte de las fuerzas con que el duque de Segorbe al-
canzé las victorias de Oropesa y Almenara a primeros de julio
de 1521, y constituian una tercera parte de la infanteria a las
6rdenes del virrey Mendoza en la desastrosa derrota de Gan-
dia el 25 de julio. Para perjudicar a los nobles los diri-
gentes de las Germanias concibieron la idza de bautizar a la
fuerza a los moros, dandoles asi el «status» de cristianos y
liberandolos del vasallaje (78). Urgelles, el jefe supremo, mor-
talmente herido en el sitio de Jdtiva, que habia rendido el
14 de julio, se empefié afanosamente en obligar a los moros
a bautizarse en los territorios bajo su mando, y su sucesor,
Vicente Peris, quien gané la decisiva batalla de Gandia, adop-
té la misma politica. Detalles completos de los procedimien-
tos en las diversas ciudades y aldeas fueron obtenidos por
una comisién formada en 1525 para averiguar si los bautismos
habian sido voluntarios o bajo coaccién, v las pruebas reco-
gidas en su informe demuestran que las bandas de agerma-
nados recorrian 2l territorio entre Valencia y Oliva aterrori-
zando a los moros y enfrentdndolos con el dilema de bautismo
o muerte. Algunos homicidios apoyaron sus imposiciones, y
los desamparados infieles acudieron en masa a las fuentes
bautismales para asegurarse la vida. Por supuesto, nadie se
preocupd por instruirlos ni por averiguar qué sabian los neé-
fitos de la religién que asi se les imponia. Se les bautizaba
por aspersién en masa o en grupos, y cuando no habfa agua
se aprovechaba la de cualquier arroyo. El tinico rasgo confor-
tante en los testimonios es la frecuente alusién a las amis-
tosas relaciones entre cristianos y moros y el albergue y pro-
teccién que espontianeamente proporcionaban aquéllos a las
aterrorizadas victimas, lo cual demuestra que el antagonismo
de razas se iba borrando gradualmente y que su extincién se
hubiera podido producir felizmente mucho antes si se hubiera
dejado que aquella situacién siguiera su curso natural (79).

Se procuraba convertir las mezquitas en iglesias. En algu-
nos lugares eran consagradas, pero en otros tan sélo se col-
gaba una imagen de papel de Cristo o la Virgen, o meramente
se fijaba a la puerta. En ocasiones se oficiaba el divino sacri-
ficio, al que los neéfitos asistfan con mayor o menor regula-

139



MORISCOS

ridad, pero su adhesioén a su nueva fe duraba sélo mientras
se prolongaba la sensacion de terror. En algunos lugares se
sentian lo bastante seguros para volver a su anterior religién
a las tres semanas; en otros se mantenian nominalmente cris-
tianos unos meses; pero en todos, tan pronto como conside-
raban que el peligro habia pasado, volvian a sus ritos musul-
manes y celebraban cultos en sus mezquitas como antes. En
esto generalmente eran alentados por sus seflores, quienes les
aseguraban que el bautismo bajo coaccion no era valido y que
eran libres para volver a su primera fe. Otros con mayor pru-
dencia aprovecharon la ocasién para huir a Africa. Se calcula
que mas de cinco mil viviendas quedaron vacias, lo cual su-
pone una emigracién de unas veinticinco mil almas (80).

El aplastamiento de las Germanias hizo posible que la In-
quisicion iniciase sus actividades contra los que habian caido
bajo su jurisdiccion por el bautismo. El inquisidor de Valen-
cia, Churruca, no sintié escripulos en cuanto a la validez del
sacramento; pero estaba el problema de que la precipitacién
con que se habia procedido no habia dejado levantar actas
que permitiesen identificar a los individuos. Si los sacerdotes
oficiantes habian hecho listas, se las pedian, y hacia fines
de 1523 se afand por obtener pruebas de testigos presenciales.
Algunos documentos fragmentarios demuestran que en parte
tuvo éxito y que persiguid a los que sabia de seguro que eran
apostatas, pero no se sentia inclinado a tratarlos con dureza.
Parece que el cardenal Adriano adopté una actitud de tole-
rancia que, después de su elevacién al papado, dio base a los
defensores de los moriscos para alegar que contaban con el
beneficio de la dispensa (81).

La situacion causaba verdadera perplejidad. En Castilla la
conversién forzada habia sido universal, pues estaba hecha
bajo amenaza de expulsion. Todos habian sido bautizados y
legalmente se les podia exigir que se atuviesen a las conse-
cuencias. En cambio, en Valencia la Germania sé6lo habia ocu-
pado una parte del territorio, y aun alli su accién sélo habia
sido parcial, y tan irregularmente realizada que no era posible
ni identificar a los conversos sino en casos aislados. Tan pron-
to como ceso la presion, todos habian vuelto a su anterior fe,
y el soberano habia jurado solemnemente que no se emplearia
coaccién. La solucién mas sencilla que se ofrecia era comple-
tar la obra iniciada y convertir a toda la poblacién morisca,

140



VALENCIA

después de asegurarse el asentimiento de los nobles garanti-
zandoles que no resultarian afectados sus derechos y que no
se les permitiria a los conversos cambiar de domicilio (82). Por
tanto, habia que enviar misioneros para ganarlos a base de
persuasién. Destaca entre ellos fray Antonio de Guevara. En
una carta del 22 de mayo de 1524 dice que durante tres afios
no habia hecho otra cosa que discutir en las aljamas, predicar
en las morerias y bautizar en las casas (83). Bienintencionado
como era este esfuerzo, sus resultados no correspondieron a
sus méritos. No se resolvia tan facilmente la cuestién. Las
pretensiones de la Inquisicién de ejercer jurisdiccién sobre
los llamados apodstatas inevitablemente provocaron controver-
sias sobre la validez del bautismo forzado, el grado de coaccién
por parte de los agermanados, y la suficiencia de un rito cele-
brado tan irregularmente.

Ya antes hemos visto (Vol. I, p. 58) que cuando los visi-
godos obligaron a sus subditos judfos a bautizarse, el Con-
cilio de Toledo enuncié el principio de gque, aun cuando el
acto era ilicito, el bautismo era indeleble y el bautizado debia
ser obligado a permanecer en la Iglesia. Este principio fue
luego incorporado al Perecho Canénico. Alin quedaba la cues-
tion del grado de coaccién. Bonifacio VIII habia afirmado
que quedaban exentos aquéllos contra los cuales se habia
ejercido coaccion absoluta, pero se ocupé de definir que el
temor a la muerte no suponia tal coaccién (84). En el refina-
miento de la teologia escolastica se distinguian dos clases de
coaccién: condicional o interpretativa, y absoluta. Se decidié
que la voluntad, aun bajo coaccién, es atin voluntad. La coac-
cién absoluta quedé reducida al caso de una persona bauti-
zada que, con manos y piernas atados, atin expresa su pro-
testa: el rito entonces no serd valido (85). Tal era la prac-
tica recibida en la Iglesia. Aunque algunos doctores de alta
reputacién negaban la validez del sacramento bajo coaccidn,
su actitud era mas bien académica, pues la Iglesia da por
existente el consentimiento y obliga al llamado converso a la
observancia religiosa que le ha sido impuesta (86).

Resultaba asi inevitable que a los conversos forzados de
la Germania se les exigiesen responsabilidades como cristia-
nos. Carlos V ya habia decidido su politica y habia pedido a
Clemente VII que lo liberase de su juramento de no imponer
el cristianismo a los moros, pero los procedimientos del Inqui-

141



MORISCOS

sidor Churruca provocaban criticas, y parecié conveniente so-
meterlos a una primera invastigacion, Carlos ordené primero
hacerla al gobernador de Valencia junto con los inquisidores
y algunos tedlogos y juristas, pero éste no era un cuerpo lo
bastante autorizado para justificar las medidas de gran al-
cance que se contemplaban, y Manrique sugirié el 23 de enero
de 1524 la formaciéon de una junta bajo su presidencia, en
vista de la oposicién de los nobles y la burguesia, que temian
las pérdidas que se les seguirian de la cristianizacion ds sus
vasallos (87). Que esto era tan sélo para salvar las apariencias,
resulta evidente de que cuando Carlos el 11 de febrero dio
ordenes de que se reuniese la junta, el mismo dia escribié a
Germana de Foix, virreina de Valencia, pidiéndole que los
inqusidores y el vicario general obraran adecuadamente con
los moriscos apdstatas (88). Nueve dias mas tarde Manrique
encomzndaba a Churruca y a su asesor Andrés Palacio que
realizaran una completa investigacién sobre todas las circuns-
tancias de la conversién y apostasia de los moriscos, lo que
confirma la conclusion anterior: ya habian decidido qué par-
tido tomar en todas las cuestiones ventiladas. Otros dos co-
misarios, Martin Sanchez y Juan de Bas, les fueron agregados
cuando 2n noviembre iniciaron su activdad, pero entre tanto
los inquisidores habian tomado testimonios por su propia ini-
ciativa (89).

La investigacion duré solo del 4 al 24 de noviembre, des-
plazandose la comision de un lugar a otro, dentro de la peque-
fia zona entre Alcira y Denia. Ciento veintiocho testigos fueron
interrogados a base de un cuestionario redactado por Manri-
que, y las respuestas obtenidos no dejaron lugar a duda de que
habian aceptado el bautismo bajo un mortal terror. El informe
de la comisién consistié simplemente en el testimonio tal
como habia sido tomado por el secretario, pero se le afiadio
una erudita argumentacion en forma eclesiastica d=l fiscal
del tribunal, Fernando Loazes, futuro arzobispo de Valencia.
En ella no pretendia que el bautismo hubiese sido volunta-
rio. Admitia que la violencia es un crimen, cuyos autores de-
ben ser penados, pero su efecto es bueno y debe ser manteni-
do, pues es asi como Dios saca el bien del mal. Los moros
habian sido salvados ds la perdicién y de la esclavitud del
demonio, y como esto constituia un beneficio publico, habia
que obligar a los conversos a mantenerse dentro de la fe ca-

142



VALENCIA

télica, y por lo mismo quienes les mantienen en la apostasia
deberan ser perseguidos como fautores y defensores de la
herejia. Todos los doctores coinciden, dice, en que cuando
hay peligro de infectar la fe, el principe puede imponer la uni-
dad en la fe o bien expulsar a los incrédulos (90).

El informe fue sometido a una impresionante asamblea
formada por la sesién conjunta de los Consejos de Castilla,
Aragén, Inquisicién, Ordenes Militares e Indias y cierto mime-
ro de eminentes tedlogos, bajo la presidencia de Manrique.
Evidentemente no hubo unanimidad, pues la discusién se pro-
longé veintidds dias, y algunos de los tedlogos, con Jaime Be-
net, el mas eminente canonista de Espafia, a la cabeza, ne-
garon la validez de esos bautismos forzados. Pero la inevita-
ble conclusién fue que, como los neéfitos no habian opuesto
resistencia ni se habian quejado, debian adherirse a la fe,
voluntaria o involuntariamente. E] 23 de marzo de 1525 el
emperador asistié a una reunién en la cual Manrique le anun-
ci6 el acuerdo final; €l lo confirmé y ordené medidas para
ponerlo en vigor. De acuerdo con ello una real cédula del
4 de abril, tras exponer que se habia prestado gran atencién al
asunto y la conclusién unanime a que se habia llegado, de-
claraba cristianos a los moros, les ordenaba bautizar a sus
hijos, y decidia que las iglesias en las que se hubieran oficia-
do misas ya no podrian usarse como mezguitas (91).

Dificilmente se podra exagerar la importancia de tal paso
sobre la suerte de los moriscos, pues todo lo que siguié fue
su consecuencia necesaria. Sin pérdida de tiempo se organizé
una formidable comisién inquisitorial, con Gaspar de Avalos,
obispo de Guadix, al frente, y el adecuado séquito de conse-
jeros y familiares. El1 10 de mayo llegaron a Valencia, y el
domingo 14 el obispo en un sermén ordené publicar la real
cédula con un edicto que concedia treinta dias dentro de los
cuales los apéstatas podrian regresar con pleno seguro de su
vida y hacienda, perdiendo después de ellos una y otra (92).
Apenas se podria pensar en serio en ejecutar esta atroz ame-
naza, y parece que no se hizo ningun intento en tal sentido.
No era facil distinguir a los apéstatas de sus hermanos no
bautizados, cuyo diez por ciento eran quiza, pero los comisa-
rios se esforzaron por identificarlos viajando por el pais,
formando listas, confirmando a todos los que podian descu-
brir, como primer paso para procesar a los relapsos (93).

143



MORISCOS

Su gran nimero sugeria moderacion, y para ella era necesaria
la autoridad papal. Se obtuvo en un breve de Clemente VII
del 16 de junio de 1525 que expone que Carlos se habia dirigi-
do a él en demanda de remedio, que la multitud de delincuen-
tes reclamaba dulzura y clemencia y proczsarlos con benigna
rigidez, que los que volviesen a la luz de la verdad, abjuraran
publicamente de sus errores y juraran no volver a reincidir,
podrian ser absueltos sin incurrir en las acostumbradas infa-
mia e incapacitaciones (94).

Amenazas y promesas de poco sirvieron. Los diez o quince
mil moriscos que habian pasado por las manos de los ager-
manados no aguardaron a experimentar la benigna rigidez de
la comisién, sino que se refugiaron en la Sierra de Bernia;
los nobles, por su parte, lejos de intentar desalojarlos de alli,
los apoyaron, con la esperanza de que su resistencia hiciera
a Carlos desistir de su intento. Se habia éste encolerizado al
saber que los magistrados de Valencia habian suplicado a la
comisién que no maltratase a los alfaquies, porque la pros-
peridad del pais dependia de los moros, y €l entonces censu-
r6 severamente a los nobles y les ordené dirigirse a sus pro-
piedades y ensefiar a sus vasallos a ser buenos cristianos.
Finalmente se preparé el ataque a los refugiados en Bernia,
que se prolongo6 de abril a agosto. Se rindieron al fin bajo la
promesa dz dejarlos en libertad, y fueron llevados a Murla,
absueltos y tratados amablemente (95).

Se encontraba ya la comision cansada de sus inutiles tra-
bajos y dispuesta a abandonar la lucha, cuando recibié una
carta de Carlos diciendo que, como Dios le habia concedido
la victoria de Pavia, no podia testimoniar su gratitud de ma-
nera mas efectiva que obligando a todos los infieles de sus do-
minios a someterse al bautismo; por ello les ordenaba que-
darse y emprender esta nueva campafia de conversién en co-
laboracién con un nuevo colega, fray Calcena, mas tarde
obispo de Tortosa (96). Ya hemos visto que, para prepararla,
hacia fines de 1523 ¢ en la primera mitad de 1524 habia soli-
citado de Clemente VII que lo liberase del juramento presta-
do en 1518 de no expulsar a nadie ni hacer conversiones a la
fuerza y que al principio Clemente parsce se resistié a la de-
manda, declarandola escandalosa (97). Pero la obstinacién del
embajador, el duque de Sessa, prevalecié sobrelos escripulos
de Clemsnte. El correspondiente Breve fue expedido el 12 de

144



VALENCIA

mayo de 1524, si bien durante cierto tiempo se mantuvo en
secreto.

Comenzaba manifestando la pesadumbre del Papa al saber
que en Valencia, Cataluiia y Aragén Carlos tenia muchos
subditos moriscos con los cuales no podian relacionarse los
fieles sin peligro, y que servian de espias a sus hermanos de
Africa. Se le exhortaba por tanto a ordenar a los inquisidores
que les predicasen y, en caso de obstinacién, designar un
plazo después del cual serian expulsados, bajo pena de escla-
vitud perpetua, a fin de hacerlo cumplir con todo rigor. Los
diezmos que nunca habian pagado en el futuro pasarian a sus
seflores, como compensacién por los dafios que les causaria
la expulsién, a condicién de que ellos proporcionaran a las
iglesias todo lo que necesitasen para el servicio divino, y las
rentas de las mezquitas se asignarian a la dotacién de benefi-
cios. El fatidico breve concluia eximiendo formalmente a
Carlos de su juramento prestado en 1518, absolviéndolo de
todas las penas y censuras por perjurio, y otorgandole cual-
quier dispensa que fuese necesaria para la debida ejecucién
de lo precedente. Otorgaba ademas a los inquisidores amplias
facultades para suprimir toda oposicién a pesar de todas las
constituciones apostélicas y todas las leyes del pais (98).

Carlos quedaba asi libre para lograr su deseo, sin obs-
taculo de aplicar el breve, esperando quiza que se decidiera
la cuestién del bautismo o cediera la agitacién en Valencia.
Al fin, el 13 de septiembre de 1525 dirigié cartas a los nobles
informandoles de su irrevocable resolucién de no permitir
que ningun moro o infizl viviese en sus dominios salvo como
esclavo; admitia que la expulsién afectarfa a sus intereses, y
por consiguiente les urgia a dirigirse a sus propiedades terri-
toriales y a cooperar con los comisarios para procurar la con-
versién e instruccién de sus vasallos. Las acompafiaba con
una breve carta dirigida a los moros informéandoles que esta
determinacién de que la ley del Todopoderoso debia prevale-
cer en todo el pais, y de que su deseo era que se salvasen, le
habia sido inspirada por El mismo, por lo cual los exhortaba
y ordenaba que se sometiesen al bautismo; si asi lo hacian,
tendrian las libertades de los cristianos y recibirfan buen
trato, mientras que, si rehusaban, tendria que recurrir a otros
medios. Al dia siguiente le siguié una proclama dirigida a los
moros que repetia con vehemencia esas amenazas y promesas

145



MORISCOS

y prohibia a los conversos toda interferencia en la conversion
o en los insultos, bajo pena de cinco mil florines y la célera
regia. Aquel mismo dia una carta a la Reina Germana admitia
implicitamente la futilidad de privar a los moriscos de su re-
ligién sin proporcionarles algo que la reemplazase. Se habia
enterado, decia, de que en muchas aldeas de los conversos no
habia sacerdotes que los instruyesen en la religién y celebra-
sen misa, y le ordenaba por ello que comprobara si tenfan
instruccién catequistica y asistencia espiritual, afadiendo se-
camente que en territorios de jurisdiccién real se tendria
cuidado en reservar para la Corona el patronato de las nuevas
iglesias (99).

Los comisarios, armados con plenos poderes de inquisido-
res, no perdieron tiempo en anunciar a los moros la irrevo-
cable resolucién del Emperador, con un Término de Gracia
de ocho dias, al cabo del cual ejescutarian los decretos. Las
aterrorizadas aljamas enviaron una delegacién de doce alfa-
quies a suplicar a Carlos la revocacién del edicto. La reina
Germana les otorgé un salvoconducto y fueron recibidos en
la Corte, portadorss de cincuenta mil ducados para ganarse
a personas importantes. Aunque de momento nada consiguie-
ron, mas adelante, sin embargo, obtuvieron, como hemos de
ver, una Concordia, aunque, segiin costumbre, sélo se conce-
di6 para ser violada (100).

Entre tanto, el 3 de noviembre Carlos remitia el breve
pontificio a los inquisidores con instrucciones para hacerlo
entrar en vigor sin dilacién. Al mismo tiempo notificaba a las
autoridades seculares y eclesiasticas que anulaba todos los
fueros, privilegios y constituciones que él mismo habia jura-
do; que daba instrucciones a la Inquisicién para hacerlo
cumplir; y que los magistrados locales, bajo pena de diez mil
florines, debian ejecutar cualquier cosa que los inquisidores
pudiesen decretar (101). Habiendo hecho comprender asi a los
moros la suerte que les estaba reservada, el 25 de noviembre
promulgé un decreto general de expulsion. Todos los de Va-
lencia habian de estar fuera de Espafia para el 31 de diciem-
bre, y los de Cataluiia y Aragén para el 31 de enero de 1526.
Como en 1502, no se prometié exencién para los conversos,
pero analogamente los obsticulos puestos a la expatriacién
mostraron el auténtico designio del edicto. A los valencianos
se les ordené registrarse y obtener pasaporte en Sieteaguas,

146



VALENCIA

en la frontera de Cuenca, y luego emprender una fatigosa
marcha hasta La Corufia, donde embarcarian, bajo pena de
confiscacién y esclavitud, y amenaza a los nobles con multa
de cinco mil ducados por cada uno que retuvieran. Al mismo
tiempo se publicé un breve papal ordenando bajo pena de
excomunioén a todos los cristianos ayudar a cumplir los de-
cretos imperiales, y a todos los moros a oir sin replicar las
ensefianzas del Evangelio. Todavia otro edicto, que ordenaba
a todos los moros bautizarse para el 8 de diciembre o estar
preparados para abandonar el pais, demuestra indirectamente
que la conversion libraba del exilio. A continuacién la Inqui-
sicién anuncié que estaba ya lista para actuar, y publicé
tremendas censuras, con pena de mil florines, contra todos
los que dejaran de ayudarla contra quienes obstinadamente
resistiesen a la dulzura del evangelio y a los benignos planes
del Emperador (102).

Al informar los alfaquies del fracaso de su misién, los
moros valencianos en conjunto se sometieron al bautismo.
Fray Antonio de Guevara, el mas destacado en tal empresa, se
jacta de haber bautizado a veinte mil familias, si bien los
moriscos posteriormente afirmaron que tal conversién masi-
va se habia logrado acorraldndolos en manadas y hechandoles
agua en aspersion, buscando algunos ocultarse y gritando
otros: «jA mi no me ha tocado el agua!» Soportaban todo
esto, decian, porque sus alfaquies les habian asegurado que
se permitia el engafio y que no necesitaban creer en la religién
que se les obligaba a profesar (103). Muchos se escondieron,
y algunos se refugiaron en Benaguacil, que se rindié el 27 de
marzo después de un sitio de cinco semanas; pero fue la Sierra
de Espadéan el escenario de un levantamiento mas formidable,
no aplastado hasta el 19 de septiembre con considerables ma-
tanzas. Otros buscaron refugio en Sierra de Bernia, Guadalete
y Confridas, pero la mayoria de éstos consiguieron huir al
norte de Africa. De este modo fue Valencia convertida y paci-
ficada. Los moriscos, a los que ya podemos llamar asi, fueron
desarmados, los pulpitos de sus alfaquies derribadas, quema-
dos sus Coranes, y se dieron érdenes de instruirlos adecuada-
mente en la doctrina cristiana, érdenes, como veremos, per-
petuamente reiteradas y nunca cumplidas (104).

En Aragén ya antes de los edictos las previsiones de lo que
iba a pasar habian suscitado gran agitacién. Los moros deja-

147



MORISCOS

ron de trabajar en los campos y en las tiendas, causando gran
ansiedad por temor al hambre. Se pidi6 a los diputados que
actuasen y, cuando se disponian a enviar emisarios a Carlos,
como casualmente s2 encontraba en la Corte el conde de Riba-
gorza, le enviaron un memorial con destino al Emperador.
Le recordaban en €l los solemnes juramentos prestados por
¢l mismo y por Fernando. Expenian que toda la economia y
prosperidad del Reino s¢ basaba en los moros, quienes aten-
dian a las cosechas y producian las manufacturas; los ingre-
sos de iglesias y conventos, de los beneficiados y de la bur-
guesia, de las viudas y los huérfanos, procedian de sus censos
o de sus préstamos. De hecho zran como esclavos de sus sefio-
res feudales, a los cuales obedecian, y nunca se habia sabido
que pretendiesen pervertir a un cristiano ni causasen escan-
dalo. Vivian alejados ds la costa, de modo que no podian co-
municarse con Berberia, y la ley castigaba con la esclavitud
todos los intentos de abandonar el Reino. Su expulsidon seria
la ruina, mientras que, si se les convertia, quedarian emanci-
pados y podrian irse al =xtranjero. Como ya habifan dejado de
sembrar en sus tierras, eran necesarias medidas inmediatas
para alejar el peligro del hambre. La influencia de Ribagorza
valié una corta suspensién, pero la respuesta practica d= Car-
los fue una proclamacién, publicada en Zaragoza el 22 de di-
ciembre, prohibiendo a todo moro abandonar el Reino, im-
pidiendo comprarles cualquier propiedad, cerrando sus mez-
quitas y aboliendo sus mzrcados publicos (105). Esto alarmé
aiun mas, Se produjeron levantamientos en algunos lugares,
y les siguieron otros después de la publicacion del edicto de
expulsién, aunque ninguno fue serio. La fecha de expulsién
se aplaz6 hasta el 15 de marzo de 1526. Al ir aproximandose
hubo otros levantamientos, pero fueron facilmente domina-
dos. Desarmados los moros, se sometieron al bautismo en su
totalidad (106).

Toda la poblacién morisca estaba ahora a merced de la
Inquisicién, pero todas las consideraciones, tanto de politica
como de caridad, movian a un tolerante ejercicio del poder,
hasta que pudieszn ser instruidos y ganados para la nueva fe.
Asi lo reconocié la misma Suprema ordenando tratarlos
con la mayor moderacién (107). Quiza se pueda explicar por
ello la falta de juicios por herejia en el tribunal de Valencia
en 1525 y 1527; pero en el afio intermedio y en los subsiguien-

148



VALENCIA

tes no disminuyé su actividad, en contra no sélo de los man-
datos de la Suprema, sino ademés en directa violacién de la
Concordia, acordada el 6 de enero de 1526, aunque no publi-
cada hasta 1528.

Esta Concordia fue el resultado de los esfuerzos de los al-
faquies enviados a la Corte en 1525. Fue otorgada con el con-
sentimiento del Inquisidor General Manrique y confirmada
solemnemente por Carlos en las Cortes de Monzén de 1528,
declarando que se extendia a todos los reinos de la Corona
de Aragén; no obstante, cuando la publicé el Bayle General
de Valencia por érd=nes de Carlos, Manrique lo censurd por
haberlo hecho. Merecen recordarse sus principales disposicio-
nes aunque sélo sea para sefialar las cuestiones que suscitd
y como ejemplo de la dsslealtad habitual hacia los moriscos,
pues apenas se cumplié uno solo de los articulos favorable
a ellos.

Indicaba la Concordia que los nuevos conversos no podian
abandonar inmediatamente las ceremonias moriscas, que ob-
servaban mas por habito que con intencién, y que su perse-
cucién por la Inquisicién seria su total destruccién, por lo
cual la Inquisicién no procederia contra ellos durante cuaren-
ta afios, como ya se les habia concedido a los moros de Grana-
da. En cuanto a sus vestidos podrian usar los que tenian, pero
los nuevos que se hicissen serian segtin la moda cristiana.
Como la mayoria de los hombres y todas las mujeres sélo
hablaban 4rabe, podrian seguir empleadndolo durante diez
afios, tiempo en el cual deberian aprender el castellano o el
valenciano. Se les destinarian nuevos cementerios cerca de
las mezquitas ya convertidas en iglssias. Concederian dispen-
sas el legado o el Papa por todos sus matrimonios y esponsa-
les actuales en grados de parentesco prohibidos, pero los fu-
turos tendrian que conformarse a los cdnones. A la peticién
de que se les devolvieran las armas se respondié que se les
tratarfa lo mismo que a los demds cristianos. A la argumen-
tacién de que no podrian pagar los viejos tributos e impues-
tos si se les prohibia trabajar en los dias festivos, y de que
no era razonable que se les impidisra cambiar de domicilio,
la equivoca respuesta fue también que se les trataria como a
los demas cristianos, aunque sin perjudicar a terceras partes.
A las viejas morerias en territorio regio se les permitié con-
tinuar como corporaciones. Todo esto lo garantizaba Carlos

149



MORISCOS

en nombre propio y en nombre del principe Felipe, y ordena-
ba su riguroso cumplimiento por parte de todos los funciona-
rios, desde el mas alto hasta el mas bajo, bajo pena de la
colera regia y multa de tres mil ducados (108).

Pero la Inquisicién era ley en si misma y no la limitaba
ningtin pacto. A los pocos meses de la promulgaciéon de la
Concordia, la Suprema declaré que se referia sélo a costum-
bres triviales y no permitia observar ritos y ceremonias mo-
riscos, y que quienes los practicaran o abandonaran la fe se-
rian debidamente castigados; a todo esto, decia, habia accedi-
do el Emperador (109). Por ello, cuando en 1529 los nobles
aragoneses protestaron ante Carlos y Manrique, respondi6
éste que era su salvacién y no su dafio lo que se procuraba,
y que esperaba que Dios pondria sus manos sobre ellos para
que todo resultara bien (110). La mano de Dios, puesta sobre
ellos a través de la Inquisicién, no fue nada misericorde.
En 1531 el tribunal de Valencia tuvo cincuenta y ocho juicios
por herejia, con unos treinta y siete quemados en persona,
la mayoria de los cuales cabe pensar que serian moriscos.
Zaragoza fue algo maés benigna, pues en 1530 informé que en
el ultimo auto habia reconciliado a cierto nimero de moris-
cos, conmutando la confiscacién y prisién por multas y en
ciertos casos por azotes; que las multas le habian sido asigna-
das a un clérigo a cambio de ocuparse de instruir a los pzni-
tentes, pero que ¢l receptor rehusaba entregar el dinero, por
lo cual la Suprema sugeria se separasen la percepcién de mul-
tas y su pago a los catequistas (111). La Inquisicidn prosiguié
imperturbable su marcha. Cuando las Cortes de los tres reinos
se quejaron de que era notorio que nadie habia intentado
instruir a los moriscos ni proporcionarlss iglesias, y que cons-
tituia un gran abuso perseguirlos como herejes, el cardenal
Manrique replicé con afectada amabilidad que se les trataba
con toda moderacién y benignidad, y que para ¢l futuro, con
el asentimiento del Emperador, se adoptarian medidas enca-
minadas al mejor servicio de Dios y la salvacién de sus
almas (112).

Aun mds arrogantemente veleidosa fue la actitud de la In-
quisicién con respecto a las confiscaciones. Ya hemos visto
que éstas pertenecian a la Corona y que, cuando a la Inquisi-
cién se le permitia retener su producto, era mera concesién
dependiente de la voluntad del soberano. Sin embargo, ignoré

150



VALENCIA

obstinadamente las leyes del pais y los mandatos del Empera-
dor y persistié en confiscar las propiedades de sus penitentes.
El primer fuero de Valencia, otorgado por Jaime I después
de la conquista, disponia que en los casos mas graves de here-
jia y traicién, las tierras alodiales y las propiedades persona-
les pasarian al Rey, mientras que las tierras feudales y las
trabajadas en renta u otro szrvicio deberian revertir al sefior.
La nueva Inquisiciéon se desentendié de esto, y en 1488 las
Cortes de Orihuela reclamaron su observancia, a lo cual asin-
tié Fernando. Sin embargo, la Inquisicidn se resistié y el Rey
debié acceder a las demandas de las Cortes de 1510 de dar
compensacion por todas las tierras tan ilegalmente arreba-
tadas. También esto fus en vano, y en 1533 las Cortes de Mon-
z6n repitieron la queja: eran los sefiores y las iglesias quie-
nes sufrian perjuicios con las confiscaciones impuestas contra
los vasallos, y habia que llegar a un compromiso en cuanto a
las pasadas infracciones del fuero. La respuesta fue equivoca:
no habia confiscaciones, y gracias a Dios, con los esfuerzos
que se estaban realizando para instruir a los conversos, no
habria necesidad de ellas en el futuro, y si la hubiese, se to-
marian medidas para proteger a los sefiores. Entre tanto una
comisiéon podria decidir lo que fuera justo respecto al pa-
sado (113).

Al afio siguiente promulgdé Carlos en Zaragoza una prag-
matica ordenando que, cuando los nuevos conversos incurrie-
sen en confiscacién, sus bienes se entregaran a sus legitimos
herederos catolicos, sin perjuicio para los sefiores de los de-
lincuentes. Pero también en esta ocasién la Inquisicién obe-
decié la ley a la letra, pero no en el espiritu, pues en 1547
las Cortes se quejaron al Inquisidor General de que, en vez
de confiscacién, el tribunal de Zaragoza imponia multas de
cuantia superior a la riqueza de los penitentes, quienes para
satisfacerlas se veian obligados a vender todos sus bienes y
quedaban reducidos a la miszria junto con sus hijos. A esto
se dio la desdefiosa respuesta de que quien se sintiera agra-
viado se dirigiera a los inquisidores o a la Suprema (114).

En Valencia la disputa se prolongé mas. Las Cortes de
1537 repitieron las viejas protestas y pidieron a Carlos que
ordenase a los tribunales obedecer la ley, lo que él prometié
hacer. La Suprema replicé, en una consulta, que la confisca-
cién era la pena mas eficaz para suprimir la herejia: el rz=o

151



MORISCOS

podia eludir ser quemado reconcilidandose, pero sin confisca-
cién la herejia quedaria impune. De acuerdo con esto la In-
quisicién continué confiscando, y en 1542, ante las urgentes
demandas de las Cortes, dio Carlos su aprobacién a una ley
por la cual el dominium utile del culpable debia revertir al
dominium directum del sefior, y los funcionarios regios, bajo
pena de mil florines, quedaban obligados a poner al sefior en
la posesion. Parece que se apeldé al Papa a fin de que hiciese
que la Inquisicién obedeciera, pues por un breve del 2 de
agosto de 1546, que virtualmente la suspendid, dispuso que
por diez afios y a voluntad de la Santa Sede, no se impondrian
multas ni confiscaciones en casos de moriscos (115).

Las palabras rzgias y las papales serian igualmente en
vano. En 1547 las Cortes renovaron sus quejas por la persis-
tencia de la Inquisicién e introdujeron la innovacién de pedir
que el Inquisidor General firmase también el fuero, recono-
ciéndolo asi como un poder independiente dentro de la mo-
narquia, El principe Felipe prometié obtener su firma, pero
no se logré. Otra vez en 1552 y luego en 1564 se represent6 la
misma comedia, pero la promesa de Felipe en este ultimo
aiio fue desvirtuada por especificas instrucciones de la Supre-
ma al tribunal de Valencia de confiscar propiedades de mo-
riscos sin preocuparse por lo que el pueblo pudizra decir de
tener privilegio contra la confiscacién (116).

Finalmente se¢ llegé a un compromiso. En 1537 las Cortes
habian sugerido un pago a la Inquisicién de cuatrocientos du-
cados al afic a cambio de la exencion de toda pena pecuniaria,
pero la Suprema rechazé la propuesta como inadecuada y
como una ofensa a Dios (117). En 1571 se reanudaron las ne-
gociaciones, dando como resultado una real cédula del 12 de
octubre que exponia que el Inquisidor General Espinosa habia
accedido a conceder a los moriscos de Valencia los articulos
que le habian sido prestados. En ellos se establecia que a
cambio de un pago anual al tribunal de cincuenta mil sueldos,
¢ sea mil quinientos ducados, las propiedades de los que con-
tribuyeran a reunir tal suma quedarian a cubierto de cual-
quier confiscacién. Ademas, aprovechando la experiencia de
Aragén, las multas se limitaban a diez ducados, aunque las
aljamas de los reos respondian de su pago. Quedaba a la libre

eterminacién de las aljamas al entrar o no en el acuerdo,
pero fueron tantas las que lo quisieron que en lo sucesivo ya

152



VALENCIA

se habla comtinmente de esto como cosa en vigor en toda Va-
lencia (118).

Le convenia a la Inquisicién, ya que le aseguraba una renta
fija, aliviaba a los moriscos de la constante amenaza del pau-
perismo y de las miserias del secuestro, y daba satisfaccion
a los nobles v a las iglesias al garantizarles que sus tierras no
szrian enajenadas y que sus vasallos no caerian en la miseria.
Pero para el eclesiastico rigido era un pacto con el mal y un
estimulo a la herejia. El arzobispo de Valencia, Ribera, pro-
testé contra el acuerdo, y el obispo de Segorbe, Pérez, pidié
en 1595 su anulacién. No obstante, Felipe II decidié que con-
tinuase durante el perfodo fijado para la instruccién de los
moriscos (119).

Naturalmente el tribunal procuré incrementar al méximo
la renta asegurada explotando hasta donde podia la facultad
que aun le quedaba de imponer multas, y asi lo hizo con muy
pocos miramientos en cuanto a sus limitaciones. En 1595 las
aljamas se quejaron de estas infracciones (120). Que tal queja
seguia teniendo justificacién resulta evidente por el hecho de
que en el auto de fe del 7 de enero de 1607, al que hemos alu-
dido anteriormente (vol. II, p. 276), hubo veinte multas de
veinte ducados para cada uno de los moriscos, de los cuales
s6lo ocho fueron reconciliados, ademas de otras multas, una
de veinte, otra de treinta y una tercera de cincuenta.

El cuadro inserto en el apéndice muestra que, mientras
la actividad de la Inquisicién parecié disminuir algo después
de la Concordia, hacia el fin del siglo aumenté mucho: hubo
doscientos noventa casos en 1591 y ciento sstenta en 1592.
El documento que proporciona estas cifras termina en 1592,
v no hay manera de averiguar la actividad desarrollada en
los afios que siguen inmediatamente, pero <l rigor de la per-
secucién continué. En el auto del 5 de septiembre de 1604
hubo veintiocho abjuraciones de levi, cuarenta y nuev: de
vehementi, ocho reconciliaciones y dos relajaciones, todas de
moriscos, salvo un francés penado por blasfemia. En el del
7 de enero de 1607 aparecieron treinta y tres moriscos, uno
de los cuales fue relajado, aparte seis cuyos casos fueron so-
breseidos, y en sus juicios la tortura fue empleada quince
veces (121). Las oscilaciones en =1 mimero de casos pueden
tomarse como prueba de las operaciones que ocasionalmente
lanzaba el tribunal en forma de incursién contra algun pobla-

153



MORISCOS

do morisco, donde, por ser todos en el fondo musulmanes,
era posible proceder contra toda la comunidad. Asi en 1589
y 1590, la pequeiia villa de Mislata, préxima a Valencia, pro-
porcioné cien casos, y sabemos que en la ciudad de Carlet
habia doscientas cuarenta familias que observaban el ayuno
de! Ramadan (122).

De hecho, como la fe islamica de los moriscos era notoria,
toda la poblacion estaba a merced de la Inquisicién. La rela-
tiva moderacién que se manifiesta en las actas quiza pueda
explicarse por el cohecho u otras compensacionss secretas
con que compraban su inmunidad. La posibilidad de que esto
asi fuera nos la sugiere un caso que arroja bastante luz sobre
la manera como se ejercia el podar inquisitorial.

La familia de don Cosme, don Juan y don Hernando Abe-
namir, de Benaguacil, estaba entre las mas conocidas de los
viejos moros de Valencia. Los hermanos eran ricos e influ-
yentes. Tenian licencias para llevar armas, y el inquisidor
Miranda los habia nombrado familiares, cargos de los que
habian dimitido a ruegos del duque de Segorbe, en cuyas tie-
rras vivian, pues les habia dicho que ellos no necesitaban de
tal proteccién, ya que no tenian mdas que dirigirse a él, si eran
agraviados. En mayo de 1567, en ausencia del inquisidor Mi-
randa, el fiscal presenté al otro inquisidor, Gerénimo Man-
rique, una clammosa contra los hermanos, y se voté su encar-
celamiento.En vista de la importancia del caso se consulté
a la Suprema, la cual confirmé la votacién, y el 1 de julio se
extendicron los mandamientos de prisién. Pero no fue posible
hallar a los acusados. Se publicaron edictos citandolos, y el
12 de enero de 1568 comparecié por fin don Cosme. Sélo se
conserva su proceso, aunque cabe pensar que los otros si-
guieron el mismo rumbo, salvo que el nombre de don Her-
nando desaparece hacia el final, probablemente a consecuen-
cia de su muerte.

En la primera audiencia don Cosme declaré que suponia
que lo habian bautizado cuando nifio, pero que no se conside-
raba cristiano, sino moro. A lo largo de su vida habia cumpli-
do con los ritos musulmanes y se habia confesado sélo por
obedecer los edictos, pero en lo sucesivo deseaba ser cristia-
no y estaba dispuesto a hacer todo lo que los inquisidores
la exigieran. Rehusé defenderse en las diversas fases de su
juicio. El 15 de julio, a consecuencia de la gran aglomeracién

154


http:celamiento.En

VALENCIA

de reclusos en la carcel secreta, se le sefialé la ciudad como
lugar de arresto bajo fianza de dos mil ducados.

A pesar de esto visité Madrid, dondz por siete mil ducados
se compré el perdén del Rey, del Inquisidor General y de la
Suprema, y ademds ejercio su importante influencia para
conseguir la Concordia de 1571. Siguié rzsidiendo en la capi-
tal hasta que, pasados casi tres afios, repentinamente el tri-
bunal abrié de nuevo su caso el 25 de mayo de 1571, y el 6 de
junio requirié a sus fiadores que lo preszntasen en el plazo
de nueve dias, prorrogado hasta doce ante sus protestas de
que era notorio que se hallaba en Madrid, donde estaba en
contacto con la Suprema. Tal accién dzterminé una lacénica
carta de la Suprema segun la cual don Cosme se quejaba de
que, ya arreglado su caso, se iniciara de nuevo; ordenaba al
tribunal suspenderlo y publicar sus motivos. Lo hizo, pero re-
cibié de la Suprema una segunda orden de no hacer nada sino
remitir los papeles y esperar instrucciones. Posteriormente
don Cosme regres6 a Valencia y mostré certificados de perdo-
nes para si mismo y para sus hermanos a Juan de Rojas, en-
tonces inquisidor, quien le dijo que se fuese enhorabuena,
pues habian sido perdonados. La Inquisicién ya no tenia nada
mas que hacer con ellos.

Seis afios habian pasado cuando repentinamente, sin nue-
vas pruebas, el 3 de septiembre de 1577 la Suprema devolvié
al tribunal los documentos de los casos de don Cosme y de
don Juan y le orden¢ citarlos, interrogarlos votar sobre ellos
e informar a la Suprema para que decidiera. Parece que por
entonces don Cosme se encontraba empobrecido, y se sostenia
arrendando la recaudaciéon de tributos en Genovés; después
de alguna dilacién se le condujo a la carcel el 24 de diciembre,
y se reanudé su proceso. Al principio rehusé responder en los
interrogatorios, alegando su perdén; pero se le explicé minu-
ciosamente que no se trataba de anularlo, sino de hacerlo efec-
tivo, lo cual exigia que abjurara de sus errores y fuera recon-
ciliado, pero esto a su vez presuponia que confesara plena-
mente sobre si mismo y sus cémplices. Si se negaba, demos-
traria que deseaba permanecer en sus viejos errores y bajo
excomunién, Tras alguna discusién accedié y explicé que ha-
cia la edad de doce afios su madre le habia ensefiado a hacer
la zala, a ayunar en el Ramadan y a creer en un solo Dios; que
Santa Maria es virgen y santa, pero no la Madre de Dios; que

155



MORISCOS

el Sefior Jesucristo es hijo de Dios y profeta de Dios que siem-
pre ha hablado la verdad, y no es pecado creer sus ensefianzas,
pero que Mahoma también es un profeta de Dios, en cuyas
palabras hay que creer; que no se debe matar, no deszar la
hija del vecino y no levantar falso testimonio. Todo esto re-
vela que se iba desarrollando entre los moriscos una fe inter-
media que se hubiera hecho cristiana llegado el momento opor-
tuno. Don Cosme declar6 ademas que desde su primera deten-
cion siempre habia sido cristiano y que deseaba vivir y morir
en la fe de Cristo. Recité con exactitud todas las oraciones
cristianas tanto en latin como en romance, y manifesté que
quisiera haber nacido entre cristianos, ya que le hubiera sido
mejor tanto para el cuerpo como para el alma. El 21 de fe-
brerc de 1578 se le permitié salir de la cércel, pero no de la
ciudad, bajo fianza, y por fin el 26 de marzo quedé totalmente
libre, si bien quedando sujeto a eventuales citaciones.

Transcurridos quince meses, el 17 de julio de 1579 su caso
fue votado in discordia, siendo necesario pedir la intervencién
de la Suprema, la cual el 21 de octubre ordené tortura a dis-
crecion para don Cosme y don Juan. Pero prescribié audisn-
cias preliminares a fin de que pudiesen descargar sus concien-
cias y dar testimonio, especialmente en cuanto a los complices,
dandoles a sntender que esto era necesario para poder bene-
ficiarse del perdén de 1571. Se reanudd después el juicio, y
lamentablemente el acta termina antes de llegar a la fase de
tortura. El archivero don Julio Melgares Marin, que la copio,
entiende que el caso fue sobreseido. Probablemente alguno de
los dos hermanos consiguié reunir una cantidad de dinero lo
bastante considerable para satisfacer a la Suprzma, o se les
hall6 demasiado pobres para que valiese la pena continuar
el proceso (123).

De un caso como éste facilmente podemos comprender
cuan eficaz instrumesnto fue la Inquisicién para excitar y per-
petuar entre los moriscos el aborrecimiento de la religién que
se les impuso a la fuerza, y como apenas podian ver en ella
otra cosa que un pretexto para la cruzldad y la rapacidad.
Hasta cierto punto esto lo reconocian los mismos poderes
gobernantes. Una vez excluida la prudente tolerancia que ha-
bia hecho de los mudéjares unos subditos contentos, la apos-
tasia d= los neéfitos fue causa de grave preocupacién en la

156



VALENCIA

esfera espiritual, y su conocida actitud hostil motivo de adn
mayor en la temporal. Durante mas de tres cuartos de siglo
fue objeto de una constante serie de esfuerzos y experiencias,
que oscilaron entre la moderacion y la severidad. Con una ad-
ministracién eficiente y honesta algo sz hubiera podido con-
seguir siguiendo una politica de firmeza, pero las vacilaciones,
torpezas y codicia dieron como resultado una creciente exas-
peraciéon. Su historia es larga e intrincada. Un sucinto resu-
men bastara aqui para indicar sus rasgos principales y las
causas del fracaso en asimilar a las razas, tarea de la que de-
pendian la paz y la prosperidad de Espafia. Ya hemos visto la
errénea politica adoptada en Granada; en Valencia fue menos
irracional su espiritu, pero fallé miserablemente la ejecucion.

Después de la Germania y del edicto de 1525 se hicieron
algunos futiles intentos de labor misionera entre los llamados
conversos, pero la situacién en 1526 la describe correctamente
el embajador veneciano Navaggiero, quien dice que se tenia
tan poco cuidado en adoctrinarlos, ya que el principal obje-
tivo eran las ganancias de los sacerdotes, que los moros se-
guian siendo musulmanes como antes 0 no tenian ninguna
religion (124). Resultaba evidente que cristianizar a una muy
numerosa poblacién, dispersa por todo el pais, la mayoria en
comunidades aisladas, exigiria una completa organizacién de
iglesias parroquiales con escuelas y todos los medios necesa-
rios (125). Ya existia una base en la transferencia de la pro-
piedad de las mezquitas, que Clemente VII en 1524 habia or-
denado convertir en iglesias, asi como en los diezmos que
ahora se les imponian como nueva carga a los conversos. Eran
despojos que todo el que veia ocasiéon se daba prisa en aca-
parar. Para compensar a los sefiores por la previsible pérdida
de los tributos de aquellos vasallos suyos a los que se les habia
prometido tratar en todo como cristianos, se les cedieron los
diezmos sobre ellos a cambio de que proporcionaran a las
iglesias todo lo que necesitaran para el culto, mientras se
esperaba que las rentas de las mezquitas permitiesen dotar
fundaciones para beneficios cuyo patronato quedaba reser-
vado a los nobles. Como ya hemos visto, para esto se procurd
la necesaria autorizacién papal, pero la disposicién fue ata-
cada en innumerables demandas, algunas elevadas hasta la
Rota Romana, con las consiguientes interminables dilacio-
nes (125). De una u otra forma, doscientas treinta mezquitas

157



MORISCOS

fueron convertidas en iglesias en el arzobispado de Valencia,
catorce en la di6cesis de Tortosa, diez en Segorbe y catorce en
Orihuela, pero el objetivo que se perseguia eran las rentas, y
no el adoctrinamiento religioso de los moriscos (126).

Casi diez afios habian pasado sin hacer nada. Se vio que
era necesaria toda una gran organizacién, y se consiguié que
el Papa facultara al cardenal Manrique para designar perso-
nas que instruyesen a los conversos, levantaszn y uniesen igle-
sias, nombrasen y destituyesen sacerdotes, regulasen los diez-
mos y resolviesen sumariamente todas las demandas que se
podia esperar presentasen arzobispos, obispos, cabildos, aba-
des, parrocos y sefiores seculares, haciéndole asi a él y a sus
delegados independientes de los obispos, que hasta entonces
nada habian hecho (127). De acuerdo con esto, en 1534 Man-
rique despaché comisarios con minuciosas instrucciones que
incluian disposiciones sobre la fundacién de un colegio para
la instruccién de nifios moriscos, los cuales a su vez instrui-
rian a sus padres (128). Pero el plan, aunque bien ideado, fra-
casé por el problema de su financiacién, que al fin result6
ser el obstdculo que frustré toda la inteligente empresa de la
conversién. Las rentas de las mezquitas, los diezmos, los pri-
meros frutos, todo desaparecia devorado por nobles y prela-
dos: aunque obtenfan en gran parte sus rentas del trabajo
de los moriscos, parecia imposible arrancarles lo que era ne-
cesario para sostener el nuevo estado de cosas. En 1544 Santo
Tomas de Villanueva, entonces arzobispo de Valencia, urgié
al Emperador a que pusiera celosos y ejemplares rectores en
las poblaciones moriscas, con retribuciones suficientes para
que pudiesen distribuir limosnas; curiosamente no parece se
le ocurriera pensar que éste eéra ya uno de sus deberes y de
los de la Iglesia (129).

Los comisarios de Manrique establecieron ciento noventa
rectorias, dotadas con el misero estipendio de treinta coronas
al afio. No era posible hallar sacerdotes capaces por tal retri-
bucién. Una queja general los describe en su mayoria igno-
rantes y depravados, mas causantes de repulsién que de atrac-
cién hacia la religién que pretendian ensefiar. Muchos no resi-
dian en su lugar de destino y descuidaban por completo sus
deberes, o buscaban sustitutos por una retribucién atn mas
baja que la suya. No habia quien los inspeccionase o los man-
tuviese en regla. Una pensién de dos mil ducados al afio le

158



VALENCIA

habia sido impuesta al arzobispado de Valencia, a fin de sos-
tener el proyectado colegio para jévenes moriscos, pero las
dos terceras partes de tal suma fueron desviadas para costear
las rectorias, y el resto se obtuvo de diversas fuentes, no siem-
pre apropiadas, pues algunos titulares de beneficios rehusa-
ron pagar las moderadas cuotas que les habian sido seiiala-
das (130).

En vano se hicieron sucesivos esfuerzos para poner rzme-
dio a estas deficiencias. La indiferencia de las autoridades
eclesiasticas, o su negativa cuando se les reclamaban aporta-
ciones econdmicas, paralizaron todo el plan adoptado. En 1564
las Cortes de Monzon senalaron el fracaso de todas las tenta-
tivas de instruir a los conversos, que sin embargo estaban
siendo castigados por su ignorancia, y formularon algunas
sugerencias acerca de la solucién. En respuesta Felipe reunié
una junta bajo la presidencia de Valdés, cuyas conclusiones
fueron incluidas en una real cédula. Por ésta se confiaba la
instruccién de los moriscos a los obispos de las diversas di6-
cesis afectadas, los cuales nombrarian personas capaces y man-
tendrian su direccién sobre ellas, tratando a los nedfitos con
toda amabilidad y recompensindolos segiin sus merecimien-
tos; a los mas destacados de entre ellos se les haria familiares
del Santo Oficio. A su regreso de esta junta, el arzobispo Ayala
convocd un concilio provincial, pero los obispos no quisieron
colaborar en el cumplimiento de las provisiones dz la cédula,
limitandose a imponer fuertes multas a quienes no bautizaran
a sus hijos al nacer y no se pusieran sus mejores ropas para
esa ocasién, a los alfaqufes que visitaran a los enfermos, y a
los funcionarios seculares que no denunciaran los ritos y cos-
tumbres moriscas. Se tenia la piadosa esperanza de que obli-
gindolos a asistir a misa el Miércoles de Ceniza, el Jueves y
Viernes Santo, y Todos los Santos, y otros dias, se irfan sin-
tiendo atraidos al culto cristiano. Una de las formas de procu-
rar su salvacién fue ordenarles en el lecho de muerte que die-
ran algo en beneficio de sus almas; a falta de esto sus here-
deros tendrian que encargar por lo menos ires misas cantadas
en su sufragio (131).

Era con este espiritu como los prelados entendfan sus de-
beres hacia quienes la presién clerical habia hecho sus hijos
espirituales y a quienes debian gran parte de sus rentas. Juan
de Ribera, desde 1568 arzobispo de Valencia, era hombre

159



MORISCOS

de otro temple. Preferia la cura radical de la expulsién, pero
reconocia que en tanto permaneciesen los moriscos en el pais
era una obligacidén trabajar por su conversién. En 1575 celebré
una conferencia con los obispos de Tortosa y Orihuela (Se-
gorbe estaba vacante), en la cual acordaron que los estipen-
dios de los parrocos eran insuficientes, ya que no habia dere-
chos de estola, lo cual llevaba a muchos a abandonar sus car-
gos, mientras que quienes aceptaban tales puestos eran en su
mayoria incapaces por su ignorancia y falta de caréacter. Por
tanto decidieron aumentar los estipendios a cien coronas. El
Rey haria una aportacién, y entregarian una suma de siete mil
ducados al afio los obispos y aquéllos que recibian los diezmos
de los moriscos. La parte de Ribera en este trato era de treinta
y seis mil ducados, detraidos de la renta de su «mesa», que
era de cuarenta mil ducados, de modo que su aportacién era
el 9 por 100. El resto recaeria sobre eclesiasticos, salvo una
pqueiia cantidad que pagarian cinco laicos. Se obtuvo de Gre-
gorio XIII un breve con fecha 16 de junio de 1576 confirman-
do este acuerdo, y Ribera pagd puntualmente su parte en la
taula o banco de Valencia, pero los otros eclesiasticos pusie-
ron dificultades. La parte de su cabildo catedral era de ocho-
cientas libras al afio, pero no sélo la rehusé pagar, sino que
ademas organizé una liga para rechazar por completo la me-
dida; los recursos para ir aplazando estos pleitos eran ilimi-
tados, v en 1597 Felipe envié a Valencia al licenciado Cova-
rrubias para resolver la cuestion si era posible. Trabajé en
ella durante tres afios, y finalmente persuadié al cabildo a
obedecer el breve pontificio, pero aun asi rehusé con otros
pretextos acatarlo y continud el pleito. El cabildo de Segorbe,
aunque su cuota sélo era de setenta libras al afio, amenazé
con promover un tumulto si se le obligaba a pagar, y envié a
Roma a su tesorero a procurar la anulacion del breve; en 1604
intenté una inhibitoria en su ejecucién, pero finalmente
en 1606 la cuestién quedo resulta en contra de los cabildos.
Por entonces sus atrasos ascendian a ciento cincuenta mil co-
ronas, que Felipe III les condond, pero deberian pagar sus
cuotas los pocos afios que quedaban. Entre tanto la contribu-
cién de Ribera se habia ido acumulando con los intereses
hasta ascender a 157482 libras, 13 sueldos y 11 dineros. De
ellas unas treinta y dos mil libras se habian invertido en las
rectorias; en 1602, sesenta mil se asignaron al colegio para

160



SU OPRESION

jovenes moriscos, y en 1606 trzinta y una mil fueron entre-
gadas para la dotacién de un colegio de nifias; otra buena par-
te se fue en gastos, y en 1607 entregé un saldo de mds de trece
mil para el Colegio-Seminario del Corpus Christi, que ¢l habia
fundado (132). Asi este plan tan bien concebido quedé en nada,
como todos los demas intentos, debido a la codicia y a la indi-
ferencia de aquéllos cuyo deber, tanto como sus intereses,
reclamaba su cooperacidén sin reservas.

Qué es lo que se hubiera podido lograr con celosos prela-
dos cristianos puede entenderse de la experiencia de Feliciano
de Figueroa, obispo de Segorbe. Durante mucho tiempo habia
sido secretario de Ribera y conocia perfectamente la cuestién.
Promovido a la sede de Segorbe en 1599, escribia en 1601 que
habia veinte villas moriscas en su di6cesis. A su propia costa
puso parrocos residentes en ellas, con doctrineros o maestros
de religion, y doce predicadores, y dirigiendo él mismo toda
la obra. Informa de que a los dos afios ya habia una notable
transformacion de los adultos y que los nifios se mostraban
afectuosos y dispusstos a abrazar la fe; ademads en los ultimos
cuarenta afios muchas ceremonias moriscas habian caido en
desuso. De nuevo describe en 1604 sus trabajos sin caer nunca
en el desanimo, si bien se queja de los obstaculos de las auto-
ridades seculares, que ayudaban a los alfaquies, contrarios a
sus esfuerzos (133).

Esto alude a una seria dificultad que contribuyé a desen-
cadenar la catastrofe. Los sefores de los vasallos moriscos
actuaban a impulsos de los motivos mds egoistas. Explotaban
a sus dependientes todo lo que podian, y temian que si lle-
gaban a ser cristianos de hecho como ya lo eran de nombre
no podrian arrancarles los impuestos y tributos que ahora les
sacaban a voluntad, ya que los moriscos se hallaban abando-
nados e indefensos y habian caido en el olvido las promesas
de que serian tratados como los cristianos. Los sefiores, por
eso, procuraban impedir toda actividad misionera, y en cuanto
les era posible protegian a sus vasallos frente a la Inquisicién.
Cuando ésta consiguié concluyentes pruebas de que obstacu-
lizaban su conversién, no dudé en perseguir a la mas alta
nobleza. En 1570 condené a don Sancho de Cardona, almirante
de Aragdn, a abjurar de levi, multa de mil ducados y reclusién
en un convento durante el tiempo que la Suprema decidiese,
reclusién que seria perpetua, ya que murié en ese convento.

161



MORISCOS

Mucho mas merecia si eran ciertos los testimonios segin los
cuales habia aconsejado a sus vasallos que apelasen al Rey,
al Papa, y finalmente al Gran Turco para persuadirle a que
amenazara con perseguir a los cristianos en sus dominios si
no se dejaba en paz a los moriscos, y que ademais les aconsejo
rebelarse y les prometié proporcionarles armas si lo hacian.
No fue el 1inico caso, pues en 1571 el Maestre de Montesa y
otros dos nobles comparecieron en un auto por la misma fal-
ta, y en 1578 se sometié a investigacién a otros dos (134). Los
nobles se hacian odiosos ademas intentando proteger a sus
vasallos frente a los incesantes apremios de los alguaciles
puestos para vigilar si asistian regularmente a misa, multando
a los que no lo hacian y a los que trabajaban en dias festivos.
Estos agentes eran retribuidos con la mitad o la tercera parte
de lo que percibian; pero su posicién no era envidiable, ya
que en las zonas mas alejadas se veian amenazados tanto por
los sefiores como por los moriscos, y no era posible cubrir
estos puestos con hombres verdaderamente capaces (135).

Estos intermitentes e infructuosos esfuerzos por convertir
a los llamados conversos vinieron acompaiiados de frecuentss
atenuaciones de los rigidos canones contra la herejia, intere-
santes porque acusan cierta vaga idea de que, después de todo,
la tolerancia podia ser mas practico método de ganar almas
que la opresién y la persecucion. Desgraciadamente esta poli-
tica fluctuante fue la mas irracional que se podia emplear. Se
habia hecho tanto para que los moriscos aborreciesen el cris-
tianismo y desconfiasen de sus conquistadores que sé6lo po-
dian considerar su suavidad como inspirada por el miedo y
como licencia propicia para seguir mas abiertamente las prac-
ticas de su vieja fe, mientras que las alternativas de severidad
no hacian sino acrecentar su odio a la religién de sus opresores.

Los Edictos de Gracia eran el recurso favorito cuando se
mostraba tendencia a la moderacién; pero, como ya hemos
visto, eran generalmente ineficaces, ya que se basaban en las
confesiones previamente registradas y en la obligacién de de-
nunciar a los complices. Las confesiones previas hacian al pe-
nitente susceptible de ser castigado con las terribles penas de
los relapsos, y como cra seguro que los habrifa, naturalmente
los moriscos dudaban antes de incurrir en tal responsabilidad.
Para obviar esta dificultad, se hizo la concesién sin preceden-

162



VALENCIA

tes de suspender los canones relativos a los relapsos, Esto
s6lo podia decidirlo la autoridad papal, y se buscé repetida-
mente. Parece que el primer caso fue un breve de Clemen-
te VII del 5 de diciembre de 1530 que otorgaba poderes a
Manrique para designar confesores con facultades para absol-
ver a los penitentes aun en el caso de que hubiesen sido repe-
tidamente relapsos, con absolucién y penitencia secretas, y
exencion, para ellos y sus descendientes, de todas las penas,
inhabilitaciones y confiscaciones, siendo la razén alegada para
esta liberal condonacién de la apostasia la falta de sacerdotes
en las zonas moriscas para instruir en la fe a los conversos.
Pero hasta 1535 Manrique no lo transmitié al tribunal de Va-
lencia con drdenes para su ejecucién. Ni esto parece que tu-
viera mucho efecto sobre el nimero de juicios, aunque, si
verdaderamente se hubiera puesto en practica, muchos hu-
bieran quedado sobreseidos (136). Este plan se fue aplicando
de manera intermitente, otorgandose indultos de las penas de
reincidencia repetidamente durante el resto del siglo (137).
También se contenia en los Edictos de Gracia la obligacién
de denunciar los cémplices. Rara vez se pudo convencer a los
moriscos a que lo hicieran, lo cual dice mucho en su favor.
Figueroa, obispo de Segorbe, llamé la atencién de Felipe III
sobre ello como cuestién de la mayor importancia, ya que se
les exigia que acusaran a sus propios padres, a sus esposas,
a sus hijos, lo cual ni aun las leyes seculares lo exigian por
ser tan repugnante a la naturaleza humana (138). Sin embargo,
lo exigia el Derecho Canénico, y no se podia dejar en suspenso
sin especial autorizacién papal. Felipe II estaba tan conven-
cido de su inconveniencia que cuando se hizo un decisivo es-
fuerzo por comprobar si los moriscos podrian ser convertidos,
como alternativa a su expulsién, con un Edicto de Gracia en
los términos mas favorables, procuré que se suprimiese tal
condicién, pero Clemente VIII, como ya hemos visto (Vol. 11,
p. 354), aun concediendo en 1597 un edicto que abarcaba a los
relapsos y les concedia que pudiesen confesarse con sus Ordi-
narios episcopales, insistié en que la confesién debia incluir
la plena denuncia de la apostasia de los demas (139).
Diversas causas retrasaron la publicacién de ese edicto
hasta 1599, cuando ya habia subido al trono Felipe III. Gran-
des preparativos se hicieron sobre ello como experimento fi-
nal: curas, predicadores y comisarios fueron enviados por

163



MORISCOS

todo el pais valenciano con detalladas instrucciones de Ribe-
ra, quien les dijo que la tarea era dificil pero no imposible;
asignaria fondos Ribera a los colegios; los barones fundarian
escuelas para la instruccién de nifios y adolescentes, y se or-
ganizaba una hermandad para colocar las nifias en conventos
o con familias de cristianoviejos (140). El edicto se publico
normalmente en Valencia el 22 de agosto de 1599 para un pla-
zo de sé6lo un afio, que luego se prorrogé hasta dieciocho me-
ses. Felipe deseaba ansiosamente conocer el resultado, qus
le fue dado a conocer por el tribunal en un informe del 22 de
agosto de 1601. Durante los dieciocho meses del edicto, decian
los inquisidores, sélo trece personas se presentaron para be-
neficiarse de él, y habian hecho confesiones tan falsas y de
tal modo protegian a sus cémplices que mas merecian con-
dena que absolucién; algunos ya habian sido denunciados a
la Inquisicién, de modo que evidentemente el mévil era mas
el temor que el deseo de conversién. Los inquisidores conti-
nuan calificando a los moriscos como musulmanes que siem-
pre han vivido la fe de Mahoma, y dicen que, si la Inquisicién
no consigue convertirlos, al menos los est4 obligando a pecar
con menor publicidad y atenuando su mal ejemplo (141). Pue-
de decirse que este fracaso decidié la suerte de los moriscos.
El arzobispo Ribera asi lo subrayé en dos enérgicos memo-
riales dirigidos a Felipe III. Se empezé a reconocer que la
expulsién era la tnica solucién del problema, si bien las vaci-
laciones y falta de resolucién de la Corte iban a aplazar algu-
nos aiios la ejecucién de esta medida.

Una ojeada a los cuadros dsl apéndice permite advertir
cuan poca influencia tuvieron los sucesivos Edictos de Gracia
en las actividades de la Inquisicién, que seguia obteniendo
sus frutos sin tomarlos en consideracién. Pero también reve-
lan que entre 1540 y 1563 hubo periodos durante los cuales
el tribunal permanecié inactivo en cuanto a casos de esta he-
rejia. Estos intervalos representan algunos considerables es-
fuerzos para probar el posible efecto de la moderacién, los
cuales, aun neutralizados por la falta de actividad conjunta
para ganarse a los conversos, merecen ser examinados como
medidas sin precedentes en la historia del Santo Oficio espafiol.

Los nobles de Valencia se quejaron enérgicamente de la
inquietud provocada entre sus vasallos por las actividades de
la Inquisicién, y las Cortes pidieron que se les concediesen

164



VALENCIA

treinta o cuarenta afios para instruirlos, durante los cuales
estarfan a cubierto de toda persecucién. Carlos reunié una
junta de prelados y tedlogos, la cual sugirié diversos planes
de moderacién y conciliacién, entre los cuales escogié el de
otorgar un término de gracia para las faltas pasadas, permi-
tirles confesarse sacramentalmente con los ordinarios, y dar-
les un plazo para su instruccién, durante el cual la Inquisicién
no los perseguiria. Este periodo fue liberalmente fijado en
veintiséis afios, con la advertencia de que, segtin usasen o abu-
sasen de él, seria extendido o acortado. Ya hemos visto el fra-
caso en proporcionarles iglesias e instructores. Apenas cabe
sorprenderse, por eso, de que comenzasen a vivir abiertamen-
te como mahometanos. Decian que, como les quedaban treinta
afios para vivir como quisieran, se estaban aprovechando (142).
Pero no se les permitié. Rapidamente se puso fin al intento
de convertirlos por la tolerancia. El tribunal, que no habia
tenido casos en 1541, 1542 y 1543, reanudé sus actividades y
tuvo 79, 37 y 49, respectivamente, en 1544, 1545 y 1546, aun-
que parte de ellos correspondian, sin duda, a judaizantes per-
seguidos por revocacién de confesiones (Vol. II, p. 490).

Posteriormente, en 1547, hubo una vuelta a la politica de
benignidad. Se obtuvo de Paulo III un breve con fecha 2 de
agosto de 1546 tan liberal que practicamente prescindia de la
Inquisicién, por conceder facultades de nombrar confesores
con pleno poder de absolver in utroque foro, o sea, tanto sa-
cramental como judicialmente, incluso a los que habian sido
condenados ya por la Inquisicién, y de eximirlos a ellos y a sus
descendientes de todas las inhabilitaciones (143). Desgracia-
damente la facultad de nombrar confesores se confirié a An-
tonio Ramirez de Haro, quien durante varios afios habia ac-
tuado como «comisario apostélico» en Valencia con amplios
poderes para todo lo relacionado con los moriscos, pero que
en 1545 hubo de marcharse por ser obispo de Segovia, para
asistir al Concilio de Trento, aunque luego consiguié excu-
sarse de las sucesivas citaciones, y no subdelegé su autoridad.
Segin el arzobispo Santo Tomds de Villanueva, la diferencia
no era grande, ya que el breve carecia de eficacia, pues exigia
abjuracién de vehementi, lo que implicaba relajacién para el
relapso, y a esto ningiin converso queria exponerse. Por tanto,
propuso él que se pidiesen mas amplias facultades para absol-
ver y perdonar sin guardar formalidades legales, teniendo en

165



MORISCOS

cuenta que habian sido convertidos a la fuerza, que nunca se
les habia instruido y que sus relaciones con Berberia los apar-
taban de aceptar el cristianismo (144).

Lo que sigue es un expresivo ejemplo de la lentitud y ne-
gligencia que hacian a la administracién espafiola tan inope-
rante. La comisién del obispo de Segovia reemplazaba tanto
a la jurisdiccién inquisitorial como a la episcopal, y su ausen-
cia lo dej6 todo en confusion. El 12 de abril de 1547 el arzobis-
po Toma4s escribi6 al Principe Felipe diciéndole que desde que
el obispo se habia ido los moriscos se mostraban cada dia
mas audaces en la celebracién de sus ceremonias moras, al
no haber quien los contuviese; no habia dejado a nadie que
lo representase, y no se debia dejar pasar mas tiempo sin pro-
curar que delegase en alguien que pudiera entrar en funciones
inmediatamente. Se hicieron promesas de que muy pronto se
enviaria a alguien, pero el habitual mariana lo aplazaria inde-
finidamente. El 10 de noviembre de nuevo el arzobispo expuso
la completa libertad de que gozaban los conversos sin que
nadie estuviera facultado para corregirlos, pero sus denuncias
no fueron tomadas en consideracion. En 1551 y 1552 atn se-
guia reclamando alguna persona con autoridad para reducir
a los moriscos al orden. Incluso cuando en 1551 el obispo de
Segovia, que aun retenia su comisién, designé al inquisidor
Gregorio de Miranda como comisario delegado, no le otorgo
poder inquisitorial, y los moriscos de Valencia quedaron a
cubierto de la persecuciéon diez afios mas (145).

Esta anomala situacién explica por qué las tablas del apén-
dice muestran s6lo unos pocos casos para 1547, 1548 y 1549,
y luego no aparece ni uno solo hasta el afio 1562 inclusive,
siendo aquéllos probablemente los no concluidos de los afios
anteriores. En 1561 Paulo IV autorizé a Valdés para otorgarle
al arzobispo de Valencia poderes para que él y su Ordinario
pudiesen reconciliar secretamente a los cristianonuevos: en
los casos que se pudieran probar judicialmente se harian las
confesiones ante notario y sz entregarian al tribunal, en el
que quedarian conservadas en actas de modo que se pudiesen
emplear tanto contra el penitente como contra sus cémplices;
cuando no se pudiesen obtener pruebas, las penas serian pu-
ramente espirituales (146). La experimentacién de esta nove-
dad indica una reactivacién del interés por la cuestién de los
moriscos, a la que inevitablementz siguié la vuelta a los viejos

166



SU DESARME

métodos. De acuerdo con esto el tribunal comenzé a actuar en
Teruel, donde la ciudad de Gea tenia fama de servir de refu-
gio a los malhschores; era exclusivamente morisca, ya que no
se les permitia a los cristianoviejos residir en ella. Final-
mente se levantaron todas las restricciones, y en 1563 la In-
quisiciéon trabajaba intensamente, de modo que entendid
de sesenta y dos casos y celebré dos autos, siendo de Gea
nueve de los casos (148). Después de esto ya no hubo nuevas
interferencias en sus funciones: hasta el final siguié partici-
pando en hacer el cristianismo odioso. Lo que el arzobispo
Ayala pensaba de su influencia =n tal sentido se pone de ma-
nifiesto en su ofrecimiento de 1564 de asumir la tarea de
instruir a los moriscos a su propia costa, con la dnica condi-
cién de que la Inquisicién nada hiciese con ellos salvo en casos
de pecado publico y desaliant= (148).

Aun sin que la Inquisiciéon procediera contra ellos con ma-
yor dureza, la situacién de los moriscos era lamentable. Se
les habia prometido que, si se bautizaban, se verian favore-
cidos con los mismos privilegios de los cristianos, pero esta
promesa, como todas las demais, sélo se hizo para no cum-
plirla. A sus cargas se habia afiadido una conversién a la fuer-
za sin un alivio como compensacién: eran cristianos en cuan-
to a sus deberes y responsabilidades, pero seguian moros en
cuanto a sus pagos y su desigualdad ante la ley. En 1525 los
sindicos de las aljamas hicieron ver que, a cambio de seguir
dentro de su religién, habian sido sometidos por sus sefiores
a muchos impuestos y servidumbres que no podian hacer efec-
tivos como cristianos, ya que no se les permitia trabajar los
domingos y dias festivos, por lo cual solicitaban que sélo se
lzs exigiesen tributos como cristianos. Se les respondié con
la Concordia de 1528, en virtud de la cual se les deberia tra-
tar como cristianos, y para evitar perjuicios a las partes, se
abririan investigaciones que permitieran evitar la injusticia.
Pero sus sefiores no admitieron esto, y el mismo afio las Cor
tes de Valencia declararon que conservaban todos sus dere-
chos sobre sus vasallos, a los cuales se les prohibié cambiar
de domicilio (149). Los sefiores aceptaron los diezmos y pri-
micias como compensacién, pero en realidad lo que hicieron
fue afiadir estas nuevas cargas sobre sus vasallos, los cuales
no tenian fuerza alguna para resistir.

167



MORISCOS

Carlos reconocié lo injusto de la situacién y su responsa-
bilidad en ella, pero no se atrevié a suscitar un conflicto con
los nobles, y €l mismo procuré ponerse al amparo de la te-
rrible autoridad de la Inquisicién. Por ello procuré de Cle-
mente VII el dia 15 de julio de 1531 un notable breve. Exponia
éste que, cuando se convirtieron los sarracenos, los barones
y caballeros, como compensacién por las pérdidas que ello
les acarreaba, fueron facultados para imponerles a sus vasa-
llos los diezmos y primicias, pero ellos no se habian limitado
a gozar de estos nuevos impuestos, sino que habian continua-
do causandoles extorsiones de servicios personales y aco-
fras (150) y otras imposiciones del periodo anterior a la con-
version. Los conversos, incapaces de soportar tantas cargas
acumuladas,las alegan como justificaciéon de que mantienen
sus viejas costumbres y no asisten a las fiestas y ceremonias
cristianas. Como Carlos le habia pedido remedio para esto y
él nada sabia de la cuestion, el Papa confiaba el arreglo a Man-
rique con poder de oir quejas y hacer justicia, haciendo cum-
plir sus decisiones con censuras (151). El papel de protector
de los moriscos era nuevo para la Inquisicién, y Manrique
retuvo el breve hasta enero de 1534, en que, al enviar a fray
Antonio de Calcena y a Antonio Ramirez de Haro como comi-
sarios para organizar las iglesias moriscas, les informé de
que el Rey habia ordenado se cumpliese la Concordia: en todo
los cristianos nuevos serian tratados como los cristianovie-
jos; ellos deberian efectuar investigaciones secretas e informar
si se cumplia (152). Evidentemente la Inquisicién se estaba
desentendiendo de su desacostumbrada tarea: no hay rastro
ninguno de su intervencién en favor de los moriscos oprimi-
dos, y sus procesos contra los nobles fueron sélo por favorecer
a sus vasallos frente a la persecucién. En cuanto a las Cortes,
s6lo hicieron esfuerzos encaminados a aumentar las cargas
de los vasallos, y cuando eran condenados, a apropiarse sus
bienes confiscados.

Fueron, pues, despojados asi de sus bienes de manera des-
piadada. Ademds de la divisién de las cosechas, un tercio o
la mitad de las cuales pasaban al sefior, y ademés de los diez-
mos y primicias, habia innumerables impuestos de todas cla-
ses y préstamos obligatorios o benevolencias. En 1561 una de
las muchas consultas sobre la cuestién de los moriscos alude
a la crueldad de obligarlos a vivir como cristianos y pagar

168



CONSPIRACIONES

como moros. El Rey, se afiadia, deberia liberarlos de estas
injustas imposiciones, pero esto originaria confusién en todo
el Reino e impediria la tarea de su conversién, de modo que
los comisarios deberian considerar qué habia que hacer para
que ellos no paguen mas que los cristianos. Asi siguié siendo
hasta el fin. En 1608 el padre Antonio Sobrino, S. J., argumen-
taba que uno de los principales obstdculos para la conversién
era la tirania de los sefiores: ademds de a las exacciones en
dinero y especie, alude a los trabajos forzados que les eran
impuestos por bajisimos salarios y aun maés insuficiente ali-
mentacion, y frecuentemente sin salario alguno (153). De
hecho eran taillables et corvéables a miséricorde, y su opresiéon
sélo parecia templada por la constante esperanza de una rebe-
lién y, en las zonas costeras, por las facilidades de escaparse
al Africa. Incluso sus perseguidores eclesidsticos casi se sen-
tian movidos a piedad por la desesperada miseria de su suer-
te, pero sabemos que en la realidad no se manifestaba compa-
sion hacia ellos por esto, ya que generalmente se consideraba
conveniente mantenerlos empobrecidos y sujetos (154).

El control de los sefiores sobre sus vasallos qued6 ademas
asegurado por una pragmatica de Carlos V en 1541, que les
prohibia a los moriscos de Valencia, bajo pena de muerte y
confiscacién, cambiar de domicilio o de sefior. Todo el que los
admitiese como vasallos sin una especial licencia regia seria
castigado con multa de quinientos florines, o se la azotaria
si carecia de dinero. Habia pena de muerte a los moriscos
castellanos y granadinos que entraran en Valencia, lo cual se
extendié en 1545 a los de Aragén. Esta feroz legislacién se
reiter6 en 1563 y 1586 (155).

Afin a ésta fue la politica suicida de prohibir la emigracion
de los reconocidos como peligrosos enemigos domésticos.
Como ya hemos visto, la iniciaron Fernando e Isabel. Se man-
tuvo rigidamente, en parte, sin duda, por el piadoso escru-
pulo de no permitr que los bautizados apostatasen en Berbe-
ria, y en parte, para proteger a los nobles de la pérdida de sus
vasallos. Con el tiempo la Inquisicién impondria su cumpli-
miento en Aragén con edictos apropiados en los que se incluia
la prohibicién a los cristianos de servir de guia por las mon-
tafias a los fugitivos. En el auto del 6 de junio de 1585 el tri-
bunal pené a dos que intentaban abandonar el pais y a dos
que les servian de guias: con azotes y galeras a tres hombres

169



MORISCOS

y azotes y prisién a una mujsr (156). Esto no sélo era una
cruel medida que privaba a los oprimidos de toda esperanza
de respiro, sino, ademads, un error fatal, ya que, si a los des-
contentos se les hubiera permitido expatriarse, los d=mas po-
drian merecer un trato mejor, y la cuestion morisca, que du-
rante medio siglo distrajo la atencién de los gobernantes es-
pafioles, hubiera podido arreglarse espontaneamente sin el
desesperado expediente de la expulsion.

La prohibicién de llevar armas era otra medida precauto-
ria que suponia un agravio sentido muy vivamente. Ya la he-
mos visto en Granada, y que en Valencia fue un prudente
primer paso hacia el bautismo exigido a la fuerza en 1525. En
la Concordia de 1528 los moriscos pidieron que se les devolvie-
sen sus armas, y se les respondié que se les trataria como a
los cristianos viejos. Esta promesa, como las demas, no se
cumplié. La pragmatica de 1541 entre otras prohibiciones in-
cluye la de llevar armas. Como no tuvo efecto, en 1545 se
dieron o6rdenes de que se cumpliese, pero los métodos pro-
puestos demuestran que se consideraba peligroso, y se desis-
ti6 del propoésito. En 1552 Santo Tomas de Villanueva urgié
su vigencia, y lo mismo el Inquisidor Miranda en 1561. Final-
mente en 1563 se cumplié con una repentina accién simul-
tanea de los nobles, y en los inventarios entonces formados
consta que se recogieron 14.930 espadas, 3.454 balletas y una
larga lista de otras armas, lo cual indica cuanta diligencia
habian puesto los moriscos en abastecerse de medios de de-
fensa (157).

En Aragén se confid la tarea a la Inquisicién. El tribunal
de Zaragoza expidié un decreto el 4 de noviembre de 1559
prohibiendo a los moriscos llevar armas, pero los nobles ape-
laron a la Suprema y consiguieron su suspensién por tiempo
indefinido (158). La cuestiéon fue planteada de nuevo en 1590,
pero una disputa con el arzobispo sobre una cuestién de pre-
cedencia retrasé su consideracion, y luego las agitaciones de
Antonio Pérez distrajeron la atencién. Finalmente en 1593 Fe-
lipe II ordené se les desarmase, confiando la ejecucién al tri-
bunal. Dos inquisidores recorrieron Aragén y recogieron 7.076
espadas, 3.783 arbacuces, 489 ballestas, 1.356 picas, lanzas y
alabardas, y grandes cantidades de otras armas. Como se per-
mitian los cuchillos, éstos fueron aumentando de tamafio has-
ta llegar a ser formidables, y después de que dos o tres ofi-

170



LIMPIEZA Y ENDOGAMIA

ciales de la Inquisicién fueron asesinados con ellos cuando
practicaban detenciones, un edicto regio de 1603 los limité
a un tercio de una ana y despuntados (159). El resultado
de estas precauciones se vio en que, cuando se puso en vigor
el edicto de expulsion, los desesperados miserables que inten-
taron una resistencia desesperada fueron muertos.

El desarrollo del absurdo culto a la limpieza de sangre
trajo otra crueldad de no poca importancia. Al principio hubo
tendencia a no aplicar estas exclusiones a los moriscos. Cuan-
do en 1565 Felipe 1I intenté la conciliacién, ordené nombrar
familiares a moriscos destacados e influyentes, y ya hemos
visto que el inquisidor Miranda confi6 comisiones a los her-
manos Abenamir. Paulo IV prohibié conceder 6rdenes sagra-
das a descendientes de judios hasta la cuarta generacién, y en
1573 Gregorio XIII lo extendi6é a los moriscos; pero las Cortes
de Monzén de 1564 habian decretado que los educados en el
colegio de moriscos de Valencia pudiesen obtener beneficios
y ejercer cura de almas entre su pucblo, y sabemos que con-
cedié titulos académicos a algunos buenos sacerdotes, predi-
cadores y doctores en teologia (160). Con el tiempo, sin em-
bargo, la exclusiéon se hizo general en toda Espafia, no po-
niendo distincién entre descendientes de judios y mudéjares.
En un pais en el que hacer carrera en la administracién civil
o eclesidstica era la ambicién de todos cuantos tenian algo
de formacién intelectual, esta barrera condenaba a la oscu-
ridad a hombres bien dotados, los cuales dedicaron asi natu-
ralmente sus energias a alentar la desafeccién y provocar la
rebeldia. Como ya hemos visto, Navarrete llega a creer que
de no haber sido por esto se hubiera podido evitar la necesidad
de la expulsién, que los moriscos se hubieran podido cristia-
nizar si hubiesen tenido oportunidad de fundirse en la nacién
y participar en su vida publica, en vez de verse empujados a
la desesperacién y a odiar la religién por el imborrable estig-
ma que se les imponia (161).

El bautismo de los nifios moriscos constituyé una perma-
nente causa de irritacién. Se establecieron rigidas normas para
asegurar la administracién del sacramento, ya que era esen-
cial para su salvacién y para someterlos a la jurisdiccién in-
quisitorial. A ninguna mujer morisca se le permitia trabajar
de comadrona, sino que en toda aldea habia una partera cris-
tiana, cuidadosamente escogida e instruida, la cual mantenia

171



MORISCOS

vigilancia sobre todas las mujeres embarazadas, bajo multa
de cien reales por cada caso en que apareciese negligente.
Después de poner el nifio a mamar, su primera obligacién era
dar cuenta al sacerdote y al alguacil, no pudiendo entonces
abandonar la vigilancia del lecho salvo por indispensables
atenciones de su propia casa. El bautismo se czlebraba en el
el mismo dia o al siguiente, y se registraba con todo cuidado,
a fin de poder asegurar la identificacién. Sin duda es cierta
la universal afirmacién de que, al volver a su hogar, el padre
raspaba y lavaba los lugares tocados por el crisma, creyendo
que asi borraba el sacramento (162).

También el matrimonio fue causa de innumerables quejas.
La Iglesia prohibia las uniones dentro del cuarto grado de
parentesco, y con la invencién del parentesco espiritual habia
complicado y ampliado la zona de la incestuosidad, si bien al
reservar para el Papa el lucrativo poder de vender dispensas
admitia que las restricciones eran puramente artificiales. En-
tre los moros estaba permitido el matrimonio entrs primos
carnales, y como los moriscos vivian confinados en sus mo-
rerias o en pequefias aldeas aisladas, sin poder cambiar de
domicilio, 1a endogamia a través de generaciones sucesivas
habia originado tal complejidad de relaciones que las uniones
acordes con el Derecho Candnico tenian que ser excepcién.
Ya hemos visto cémo la cuestiéon se planteé en la Concordia
de 1528, con el resultado de que se dispensaron los matrimo-
nios y esponsales contraidos, pero los nuevos tendrian ya que
conformarse con los cdnones. Esto era practicamente impo-
sible. Sabemos que los parrocos procuraban conseguir que
sus subditos comprasen dispensas, pero rara vez lo hacian;
que en algunos lugares simplemente le decian los moriscos
al sefior que eran parientes, pero que, si él no ponia reparo,
se celebraria el matrimonio, y por la indiferencia ante esto
mas de un noble fue procesado y publicamente penado (163).
En tales circunstancias no podia haber ritos de matrimonio
cristiano: la unién legalmente no era sino concubinato o, por
mucho, matrimonio clandestino, que el Concilio de Trento pro-
clamé invalido en 1563 (164). Fueron probablemente las defi-
niciones conciliares las que movieron a las Cortes de Monzén
de 1564 a solicitar que se diesen facilidades para obtener dis-
pensas del Comisario de la Santa Cruzada, quien poseia las
facultades necesarias para ello, y también que la prole de

172



LA DIETA

tales uniones se considerase plenamente legitima. A esta peti-
cién bastante razonable los obispos del Concilio de Valencia
de 1565 replicaron con la amenaza de excomunién y otras pe-
nas a los que se casasen dentro de los grados de parentesco
prohibidos y a todos los que de alguna manera fuesen culpa-
bles de infraccién de los canones (16).

Universalmente se admitia que esta cuestion era de maxi-
ma importancia, pero se la traté con la acostumbrada negli-
gencia y dilacion. Al fin en 1587 Felipe II se la expuso a Six-
to V, pero sé6lo consiguié un breve, del 25 de enero de 1588,
otorgando a los obispos de Valencia, sélo por seis meses, facul-
tades para convalidar tales matrimonios, legitimar los hijos
y absolver a los padres in utroque foro, con alguna penitencia
saludable, por todo lo cual no se cobrarian estipendios. No
parece probable que los oficiales tuviesen mucho interés por
cumplir esta tarea gratuita, ni que los moriscos, si habian
llegado a tener noticia del breve, quisieran exponerse a los
perjuicios que les acarreaba. La ultima accién que sabemos
se dio en esta materia es que Felip= III decidié en 1595 soli-
citar otro del mismo caracter. Sin duda, lo obtuvo con el
mismo nulo resultado (166).

La regla morisca de no comer carne de animal sacrificado
por un incircunciso sirvié de pretexto para algunas pertur-
badoras intromision=s. Por el decreto de Granada de 1526
Carlos V prohibié el sacrificio de animales para el consumo
por parte de moriscos en lugares en que hubiese un matarife
cristianoviejo; donde no lo hubiese, el parroco designaria una
persona que desempefiara el cargo (167). Parece se presto poca
atencién al asunto hasta que el arzobispo Ribera dio un edicto
prohibiendo a los moriscos comer carne que no hubiese sido
sacrificada por un cristianoviejo. Esto rebasaba la jurisdic-
ci6én de la Inquisicién, y en 1579 la Suprema pidié al tribunal
de Valencia un informe que incluyera lo que el obispo de Ori-
huela, Gallo, habia hecho a propésito de la misma cuestién.
El tribunal respondié que el edicto era obedecido, pero que
los moriscos no comian carne de animales sacrificados por
cristianos, excepto en algunos puntos, bajo la presién de sus
sefiores. El edicto debié de hacerse perpetuo, pues el rehusar
comer carne de un carnicero cristiano constituia fundamento
de sospecha, que exigia el procesamiento por la Inquisicién.
En Orihuela se dudé de si una vaca a la que se habia dado

173



MORISCOS

muerte en Aspe habia sido adecuadamente sacrificada; los
moriscos rehusaron comer de ella, por lo que el tribunal de
Murcia castigd a cierto nimero de ellos, lo cual movié al
obispo Gallo a ordenar que en Aspe y Novelda los animales
fuesen sacrificados por matarifes cristianoviejos. Fue pro-
bablemente esto lo que determiné la legislacién general que
prohibié a los moriscos ejercer la profesién de carniceros, e
incluso que un hombre enfermo diese muerte a una gallina,
ley que se repitié aun en 1595 (168).

Sujetos a perpetua furia por las intromisiones en sus usos
y costumbres, la opresion de sus sefiores y la persecucion de
la Inquisicion, privados de toda oportunidad de ascender en
la escala social, imposibilitados para seguir la fe de sus ante-
pasados, pero entrenados diligentemente en odiar la religién
que les era impuesta y desesperados de encontrar alivio en el
futuro, no cabe admirarse de que los moriscos fuesen sub-
ditos descontentos, ansiosos de sacudirse el insoportable yugo
y levantarse contra sus opresores. Mas no eran sino medio
millén de almas, carentes de armas y adiestramiento militar,
frente a una poblacién de ocho o diez millones, nimero insig-
nificante en los poderosos tiempos de Fernando e incluso en
los primeros anos de Carlos V. Sin embargo, la monarquia
espafiola habia gastado sus energias en empresas lejanas; an-
tes aun del terrible drenaje de los Paises Bajos, el agotador
esfuerzo requerido para aplastar a los moriscos de Granada
demostré que estaba ya al limite de sus recursos. Este epi-
sodio constituyé una sefial de alerta que los gobernantes espa-
fioles empezaron a tomar en consideracion, y afio tras afio fus
en aumento el temor de cudl podria ser la suerte de Espafia
si sus enemigos internos se unian con los externos.

D= mucho tiempo atras venian siendo causa de humillacién
y dafio, aunque no verdadero peligro, los asolamientos de los
corsarios moros a lo largo de la costa meridional, de los cua-
les se hacia responsables a los moriscos. Sin duda, ellos ayu-
daban proporcionando informacién, manteniendo relaciones
con Berberia y aprovechandose ellos mismos de las razzias
para huir siempre que podian, pero la principal responsabi-
lidad estribaba en una politica de increible fatuidad, tan
preocupada por las ambiciones extranjeras y la fatal herencia
borgofiona que descuidaba proteger las cotas espafiolas, hasta

174



CONSPIRACIONES

que llegé a ser un proverbio que éstas eran las Indias de los
piratas turcos y moriscos.

Las quejas por estos saqueos comenzaron con la cristiani-
zacion de Granada y continuaron ininterrumpidamente duran-
te mas de un siglo, mientras quz las medidas frente a tales
ataques eran ocasionales y miserablemente insuficientes. Bo-
ronat nos da una lista de treinta y tres incursiones entre 1528
y 1584, pero no es posible que incluya innumerables desem-
barcos de pequefios bajeles que se llevaban fuera del pais
bandas de moriscos y todo el pillaje que apresuradamente
podian bhacer, pequefias incursiones como la pintorescamente
narrada por Cervantes, con la estampa caracteristica de la
iglesia fortificada en la cual los cristianos de la aldea costera
montaban su defensa, mientras los moriscos acudian precipi-
tadamente a embarcarse (169). En expediciones mayores los
moriscos huian a veces en cifras considerables. En 1559 Dra-
gut se llevo fuera de Espafia dos mil quinientos; en 1570 se
marcharon todos los habitantes de Palmera; en 1584 una flota
argelina se volvié con dos mil trescientos, y otra al aiio si-
guiente con toda la poblacién de Callosa, siendo extremada-
mente perjudicial esto a los sefiores, que asi se quedaban sin
sus vasallos (170).

Estas incursiones no encontraban practicamente resisten-
cia alguna y quedaban sin venganza, pues las costas carecian
de proteccion tanto terrestre como maritima. Ocasionalmente,
como en 1519, sabemos de que se enviaran unos centenares
de soldados al saberse que se acercaba una flota hostil. A ve-
ces hubo negociaciones entre el gobierno central y las provin-
cias amenazadas para mantener una fuerza naval, pero la in-
suficiencia de estas precauciones se revela en el acuerdo
de 1547, cuando las Cortes de Catalufia se quejaron de los
dafios irreparables causados por los corsarios moriscos y pi-
dieron que fuesen enviadas seis galeras castellanas a guardar
aquellas costas durante el invierno. El principe Felipe se li-
mité a prometer que haria lo mas conveniente, lo que deter-
miné la propuesta de que Catalufia armara y dotara de tripu-
lacién una galera y que Valencia prometiera una o dos, y Fe-
lipe accedié a la peticién de que algunas galeras castellanas
cooperasen con ellas (171). Otra pretendida solucién apuntaba
al supuesto complot de los moriscos con los corsarios, por el
cual se pensé desalojarlos por completo de las zonas costeras

175



MORISCOS

por ser mas facil que mantener vigilancia efectiva en éstas.
Ya en 1507 Fernando decidié despoblar las costas desde Gi-
braltar hasta Almeria, pero la experiencia acabdé en completo
fracaso (172). De nuevo se intenté repetidamente con varias
brutales leyes prohibirles a los moriscos penetrar dentro de
ciertas franjas préximas al mar y mantener relaciones con los
corsarios, pero naturalmente esto no sirvié de nada (173). En
1604 las Cortes de Valencia incluso propusieron ganarse la
colaboracién de los moriscos, sugiriendo que si redimian a
todos los cristianos capturados y reducidos a esclavitud en las
costas valencianas, a cambio se atenuaria el rigor de la Inqui-
sicién y no se les exigiria que testimoniasen unos contra otros,
pero no es necesario decir que este plan fue rechazado (174).

Aunque este asunto de los corsarios era relativamente irre-
levante en si mismo, merecié desproporcionada atencién en
las discusiones sobre la cuestion morisca e indudablemente
hubo de pesar en la decisién final. Ciertamente el resultado
mostré que habia conexiones entre los moriscos y los corsa-
rios, pues uno de los beneficios derivados de la expulsién fue
el alivio de las costas (175). Mucho mas grave era, sin embar-
20, a los ojos de los estadistas el peligro inminente de rebelion
combinado con posibles ataques procedentes de Berberia, de
los turcos o, en los uitimos afios, de Francia.

Ya en 1512 Pedro Martir de Angleria, al referir la situacién
turbulenta de Granada, declaraba que, si algun audaz jefe
pirata decidiese penetrar en el interior, la poblacién se levan-
taria, y como Fernando estaba ocupado con la conquista de
Navarra, todo acabaria en la ruina (176). En 1519 cundié el
panico en Valencia ante la noticia de que los moros de Argelia
venian a invadir el Reino concertados con los moriscos (177).
Por ser de cierto interés merece sefialarse que, cuando se des-
cubrié una conjura en 1528, el ardor del tribunal de Valencia
en la defensa de su jurisdiccién tuvo de hecho el efecto de
proteger a los conspiradores. Las autoridades detuvieron a
Pere de Alba y a su suegra Isabel como cabecillas de la con-
jura. El tribunal los reclamé como apéstatas, y cuando se los
enviaron para interrogarlos, los recluyé en su prisién y se
negé a entregarlos, aunque el virrey los pidié por ser indis-
pensables para conocer los detalles de la conspiracién. El car-
denal Manrique se vio obligado a despachar un correo espe-
cial con una carta manifestando su sorpresa, ya que habia que

176



CONSPIRACIONES

anteponer la seguridad de la monarquia, pero incluso enton-
ces el tribunal sélo los entregé con la advertencia de que no
se les debia ejecutar ni torturar (178).

Cuando Felipe II regres6 a Espaiia en 1559, pidié un infor-
me sobre los moriscos, y el que le fue entregado comprendia
el relato de un plan combinado de invasién con los tur-
cos (179). En 1565 se practicaron algunas detenciones basadas
en correspondencia con los turcos con destino a una insurrec-
cion, y era rumor piiblico que se habian alistado treinta mil
moriscos, solo a espera de la conquista de Malta para levan-
tarse y ayudar en la invasién. El embajador francés, al infor-
mar de esto, afiade luego que la noticia de la conjura habia
sido desmentida, pero que a su juicio los moriscos recibian tan
malos tratos de la Inquisicién que facilmente su desesperacion
podia llevarlos a levantarse en armas para ayudar al tur-
co (180). En 1567 el juicio de Gerénimo Roldéan por el tribunal
de Valencia puso de manifiesto la llegada de emisarios del
soberano de Argelia con una carta urgiendo a los moriscos a
sublevarse, asi como también la existencia de planes para or-
ganizarlos y armarlos (181). Cierto es que la rebelién de Gra-
nada demostré que no habia tal intento de invadir Espaiia
cual se temia, pero, por otra parte, si con la ayuda de qui-
nientos o seiscientos moros y turcos los insurgentes habian
puesto a la mas dura prueba el poderio de Espaiia, ¢cudl era
la perspectiva si una poderosa tlota, que dominara el mar,
desembarcara un numeroso contingente de bien adiestrados
y armados soldados? Durante la rebelién, el embajador vene-
ciano, Sigismondo Cavalli, sefial6 que la ayuda desde Berberia
podria poner al Reino en los mayores aprietos, ya que habia
unos seiscientos mil moriscos para ayudar al invasor. Tam-
bién en 1575 Lorenzo Priuli, calculando su nimero en cuatro-
cientos mil, los califica de elemento de perpetuo peligro (182).
Y la amenaza se agravaba constantementz al paso del tiempo.
Reconocian todos que por el desgaste de las colonias, las gue-
rras exteriores y la proliferacién de clero célibe los cristiano-
viejos disminuian constantemente, mientras que los moriscos
aumentaban con rapidez; los recursos materiales de Espafa
y en especial los militares se iban agotando gradualmente, y
los gobernantes espafioles miraban con ansiedad el momento
en que, como Fray Bleda dice, los moriscos eventualmente

177



MORISCOS

pensarfan en reconquistar el pais con la ayuda de los moros
y los turcos (183).

Y no era esto todo, puss con la pacificacion de Francia
bajo el gobierno del hébil Enrique IV aparecia ante Espaiia
un nuevo y atn mds peligroso enemigo. Enrique tenfa una
larga deuda de venganza que pagar, y solo esperaba la opor-
tunidad. Estaba aliado con 2l turco y no sentia escriipulos de
conciencia en cuanto a contar con la ayuda musulmana. Ya
en 1583, sélo ain Rey de Navarra, se extendié el panico al
rumorearse una combinacién entre €l y el turco para una in-
vasion con el apoyo de los moriscos, lo cual movié a la Supre-
ma ordenar en enero de 1584 al tribunal de Zaragoza que le
informara sobre todas las pruebas recogidas en las actas acer-
ca de conjuras para esta rebeliéon (184). Asi se hizo detalla-
damente, y quedé patente la incesante vigilancia y las cons-
tantes ansiedades a que desde 1565 daba pabulo el descontento
de los moriscos y sus contactos no sélo con los Estados de
Berberia y el turco, sino también con los hugonotes franceses.
Parte de las pruebas, sin duda, fueron urdidas por los espias
a sueldo de la Inquisicién, pero habia bastante de verdad para
demostrar que las conjuras e intrigas estaban a la orden del
dia entre los moriscos. Enrique IV estaba perfectamente dis-
puesto a utilizar su descontento en apoyo de sus planes de
acabar con la monarquia espafiola, y en 1602 entré en nego-
ciaciones con ellos por mediacién del mariscal Duque de La
Force, su gobernador en Béarn y Navarra. Ellos prometieron
alistar ochenta mil hombres y entregar tres ciudades, una de
ellas puerto de mar, y como prueba de su resolucién pagaron
a la Force en Pau, en 1604 6 1605, ciento veinte mil ducados,
pero Enrique decidié que no era el momento favorable, y el
plan quedé en suspenso (185).

Posteriormente, en 1608 se produjo nueva alarma por las
negociaciones de los moriscos valencianos con Muley Cidan,
un pretendiente al trono de Marruecos, al cual los moriscos
prometieron doscientos mil hombres si llegaba con veinte mil
y se apoderaba de un puerto de mar, mientras que ciertos ho-
landeses se comprometian a proporcionar buques para el
transporte. Felipe III quedé tan impresionado por esto que, al
enviar el informe al Consejo Real, ordend que lo examinara
con exclusién de cualquier otro asunto. Admitia que Espafia
estaba indefensa, que Muley Cidan era su enemigo declarado,

178



DELIBERACIONES

que el Sultan Ahmed I tenia las manos libres de la guerra con
Persia y habia eliminado a sus propios rebeldes, que las pose-
siones de Espaifia en Italia estaban en situacién de extrema
pobreza y maduras para la rebelién, mientras en el interior
los moriscos se agitaban con impaciencia esperando su libe-
racién. Por tanto ordenaba al Consejo que considerara los
medios para salvaguardar la paz, sin tener que llegar a elimi-
narlos a todos (186).

Pas6 la tormenta. Muley Cidan rechazé las proposiciones
de los moriscos, y Ahmed envié su flota contra las costas de
Italia, pero persistia la sensacién de peligro. Se habia iniciado
el impulso definitivo y la expulsién de los mriscos ya no era
mas que cuestiéon de medios y oportunidad. Apenas se podra
decir que su ejecucién fue prematura, pues aunque los de
Valencia fueron obligados a salir del reino en el otofio de 1609
y los de Aragén en la primavera de 1610, Enrique IV adn se-
guia pensando en la ayuda de los que quedaban para que le
ayudaran en sus planes de destruir a Espafia. Una parte de
su proyecto era una invasién de La Force con diez mil hom-
bres, confiando en la cooperacién de los moriscos, con los que
se habian reanudado las negociaciones. La Force mantenia atn
consultas con él cuando, yendo en su carroza el 14 de mayo
d= 1610 en la Rue de la Ferronnerie, el pufial de Ravaillac dio
a Espafia un respiro (17). Evidentemente atin se suponia que
la expulsion no habia sido completa y que Espafia seguia sien-
do una presa facil. El Bar6n de Salignac, embajador francés
en Constantinopla, escribié a Enrique el 2 de mayo d= 1610
que, aun cuando hubiesen sido expulsados de Espafia muchos
moriscos, quedaban bastantes para perturbar a los espaifioles:
la guerra que en otro lugar podia costar una corona alli no
costarfa un maravedi, y una vez qus empezase, Espafia encon-
traria mas dificil obtener un maravedi que obtener un doblén
en otra parte (188). Tal como se desarrollaron los hechos, és-
tas resultarian vanas especulaciones, pero ofrecen interés en
cuanto muestran que en la estimacién de sus enemigos Es-
paiia se habia perjudicado fatalmente a si misma con su torpe
politica hacia sus subditos moriscos. Para los estadistas espa-
fioles de la época la situacién habia llegado a ser tal que era
indispensable desembarazarse de ella a toda costa.

Facilmente se piede creer que la cuestién desde mucho

179



MORISCOS

tiempo antes venfa despertando la mads diligente solicitud de
Felipe II y sus consejeros. Ya en 1581, cuando se encontraba
en Lisboa para consolidar su soberania sobre Portugal, formé
una junta de sus principales consejeros a fin de que le formu-
lasen una conclusién definitiva. Llegaron a la muy misericor-
diosa ds enviar a la mar a todos los moriscos que no quisie-
ran ser catequizados o no quisieran permanecer en el pais
metiéndolos en barcos en mal estado que luego serian barre-
nados, pues no se consideraba dessable enviarlos a incremen-
tar la poblacién de Africa, y resolvieron que cuando la flota
regresara de las Azores seria ejecutado este plan por Antonio
de Leyva. Cuando llegé la flota, era necesaria en Flandes, y se
desistié del proyecto. Al ser informado Felipe III de esto
en 1602, expres6 su satisfaccién porque asi se justificaba el
que entonces se estaba proyectado (189).

Como fray Diego de Chaves, confesor de Felipe II, era
miembro de la junta, no podian sentirse escripulos de con-
ciencia acerca de ssta matanza en masa. La Iglesia habia en-
sefiado durante siglos que la pena de muerte es lo que corres-
ponde a la herejia; esto era cosa pasada y aceptada al margen
de toda discusion, de modo que cualquier pena inferior cons-
tituia una gracia inmerecida: esclavitud, galeras, trabajo en
las minas, castracién, serian clementes mercedes por las cua-
les los reos debian sentirse llenos de gratitud. Asi lo enssfia-
ban todos los tedlogos y asi lo exponia eruditamente fray
Bleda en su horrible libro Defensio Fidei, que fus aprobado
en Roma después de cuidadoso examen e impreso a expensas
de Felipe (190). Sin embargo, ha d= decirse en honor del gé-
nero humano que aun habia algunas raras almas que soste-
nian que la religién debia ser propagada por el amor y la
caridad. Al menos, asi hemos de entenderlo de un memorial
presentado a la junta de Lisboa, que sefialaba que nunca se
habia probado el medio mas adecuado de conversién; que la
cura habia fracasado por emplear la violencia; que la enfer-
medad no era incurable y la falta estaba en los métodos adop-
tados. Cristo habia enviado a los apédstoles a convertir al mun-
do predicando el Evangelio, y habia que procurar hallar evan-
gelizadores de vida ejemplar que predicasen con amor y dul-
zura. E]l memorial describia en forma serena y objetiva los
errores en que se habia caido por emplear coaccién y no ins-
truccién y persuasién, y proponia toda una serie de medidas

180



DELIBERACIONES

que muestran cémo el autor estaba familiarizado con las difi-
cultades de la tarea, cuya condicién esencial debia ser que
aquéllos a quienes se confiara estuvieran ellos mismos ple-
namente convencidos de que no era imposible. La junta se
limité a proponer que, si el Rey lo deseaba, se podria enviar
el memorial a los prelados de Valencia, Aragén y Granada,
para su examen e informe. Parece fue enviado, pero solo de
dos respuestas queda constancia. El arzobispo Ribera respon-
di6 recomendando como solucién la expulsién inmediata, o,
aan mejor, el diezmo sistematico de los moriscos, designando
un cuerpo de inquisidores especiales que ejecutaran répida
justicia hasta que quedasen tan pocos que se les pudiess ex-
pulsar sin agitacién ninguna: venfa a proponer asi friamente
quemar cientos de miles de hombres y mujeres. Menos feroz
fue la sugerencia del inquisidor de Valencia Ximénez de Rey-
noso, quien se mostré partidario de su deportacién a Terra-
nova bajo la vigilancia de soldados y de asignarles tierras y
vasallos de manera semejante a los conquistadores del Nuevo
Mundo (191). Una expulsién de este tipo evitaba el peligro de
incrementar la poblacién africana. Fue recomendada, con una
afiadidura caracteristicamente salvaje, por Martin de Salva-
tierra, obispo de Segorbe, cuando Felipe le pidié su parecer
en 1587. Respondié con un largo y brutal ataque a los moris-
cos, y sugirié su deportacién a Terranova, donde pronto pere-
cerian, en especial si se adoptaba la precaucién de castrar a
todos los varones, vicjos y jévenes (192).

En abono de Felipe II y sus consejeros ha de hacerse cons-
tar que, después del fracaso del proyecto de Lisboa de 1581,
rehusaron tomar siquiera en consideracién las inhumanas su-
gerencias de sus asesores eclesidsticos. El asunto siguié siendo
objeto de minuciosos analisis y debates, uno tras otro, en
repetidas juntas y consejos, en innumerables consultas, con-
forme al sistema que Felipe habia llevado a la perfeccién de
hablar y escribir interminablemente, que servia de justifican-
te de la inaccion. Una férmula tras otra fue discutida: reducir
a esclavitud a todos los moriscos, o enviar a galeras a los que
tuviesen cualidades fisicas suficientes, pero la idea de la ex-
pulsiéon se fue imponiendo gradualmente. En esta confusa
mescolanza de prejuicio, pasién y fanatismo, resulta alentador
encontrarse con un punto de vista mas politico recogido en
una carta del secretario real, Francisco de Ididquez, del 3 d=

181



MORISCOS

octubre de 1594, acerca de un documento que le habia pasado
el Rey proveniente de alguna persona de mucho celo, pero
poco préactica, la cual argumentaba que la escasez que entonces
se padecia era consecuencia de la superpoblacién, que se ali-
viaria por tanto con la expulsién de los moriscos. Estaba tan
lejos de ser esto asi, decia Ididquez, que Espafia tenia menos
habitantes que en los dos o tres dltimos siglos. Si la presencia
de esta vil raza fuese tan pacifica como beneficiosa, ni un solo
rincén del pais deberia dejar de ser puesto en sus manos,
pues soélo ellos procuraban la fecundidad de la tierra y su
abundancia con su habilidad y sobriedad, que bajaban los
precios de los alimentos y con ellos los de los otros productos.
La baratura no es consecuencia de la poca poblacidn, sino de
la densa, cuando la gente trabaja: los precios altos son resulta-
do del vicio, la ociosidad, el lujo y el exceso de superfluidades
que se permiten todas las clases (183).

El terror panico que originaban los moriscos se refleja en
un prolijo memorial presentado a Felipe III al subir al trono
en 1598 por el marqués de Velada, quien habia sido su tutor
y era su mayordomo mayor. En él le incita muy seriamente
a unas Visperas Sicilianas a fin de przvenir que ellos adop-
tasen este mismo expediente (194). Sin embargo, la mas sim-
ple solucién de permitirles a los irreconciliables partir no
carecia de abogados, y en algin momento ss estuvo cerca de
adoptarla. En 1598 don Martin Gonzdlez de Cellorigo sometié
al secretario Ididquez la propuesta de que se les permitiera
o se les mandara d=jar Espaiia, dispersando el resto por Cas-
tilla una vez que abjurasen de sus herejias y sometiéndolos a
las restricciones impuestas a los exiliados de Granada (195).
Todavia en 1607 la Junta de Tres, a la que se le habia confiado
todo el asunto de los moriscos, en una consulta del 1 de enero
apoyaba el plan de permitirles a todos los que no aceptasen
el cristianismo que se dirigieran a Berberia, sefialando la futi-
lidad de la objecién de que esto aumentaria el poder de los
moros. Lo mismo se repitié el 29 de octubre, afiadiéndose la
sugerencia de que los moriscos de Castilla debian ser disper-
sados y reducidos al trabajo agricola. A todo esto Felipe ma-
nifesté su asentimiento (196).

Pero estos planes eran demasiado sentimsntales y humanos
para satisfacer a los eclesiasticos, inclinados a librarse de los
aborrecibles apédstatas por la expulsién o el exterminio. No

182



DELIBERACIONES

se podia permitir Espafia una tan fécil solucién de las dificul-
tadss creadas por una centuria de fanatismo y equivocacién.
La politica irresoluta y vacilante de la Corte atn hizo un es-
fuerzo final, de conciliacién e instruccién con el Edicto de
Gracia de 1599, como ya hemos visto, pero bajo condiciones
tales que lo hicieron ineficaz. Debido a su fracaso en 1601,
siguieron los memoriales del arzobispo Ribera urgiendo la
expulsién. Todos los subsiguientes esfuerzos de conversion,
tal como una junta de obispos celebrada en 1608 y 1609, sir-
vieron simplemente para distraer a los moriscos y tenerlos
en la ignorancia de las drasticas mz=didas proyectadas durante
los afios en que Felipe 1II y sus consejeros discutfan y volvian
a discutir la cuestién, ponderaban los detalles y trataban de
evitar una decisién irrevocable.

Cuando, bajo la presién de la alarma causada por Muley
Cidan, Felipe convocé su Consejo de Estado para tomar una
decisién inmediata, admitié que habia sido mucha la dilacién
y que la cuestién no debia dejarse para la siguiente genera-
cién, pues los cristianos, por las guerras, los numerosos in-
gresos en religién y su vivir disoluto disminuian constante-
mente, mientras que los moriscos por su paz y frugalidad se
multiplicaban de modo que con el tiempo serfan mayoria. Las
alternativas de matanza o reduccién a esclavitud, o galeras,
o permitir a los descontentos emigrar, fueron objeto de so-
mero examen. La expulsién estaba ya en la mente de todos.
Las relaciones exteriores de Espafia brindaban una oportuni-
dad propicia que no debia perderse. La accién debia comenzar
por Valencia, que constituia el micleo méas peligroso; los otros
reinos podian mantenerse tranquilos dando seguridades de que
la expulsién no irfa mas alld. La oposicién de los nobles se
podia comprar otorgandoles las propiedades reales y perso-
nales de sus vasallos. Habia que hacer preparativos para con-
tar con una poderosa flota frente a la costa para los tltimos
dias de la primavera y con fuerzas suficientes en tierra para
aplastar la resistencia. Como la Inquisicién tenfa por costum-
bre practicar muchas detenciones, facilmente podria apode-
rarse de los moriscos influyentes, para privar de su direccién
a los demés. Este plan asi bosquejado es el que s= seguiria.
La tnica voz que parcialmente disintié fue la del confesor
regio, cardenal fray Gerénimo Xavierre, quien se quejé del
bautismo forzado y de los futiles intentos de instruir valién-

183



MORISCOS

dose de ministros muchos de los cuales eran de vida tan de-
pravada que causaban escandalo por su mal ejemplo. Pidié
continuar los esfuerzos de conversion; sélo si hacia el tiempo
fijado para la expulsién no habia perspectivas de mejora es-
taria justificado el rigor propuesto, Entonces les podria incoar
la Inquisicién un proceso por sus apostasia, y podrian ser
condenados por traicién a Dios, o, si se probaba la rebelién,
por traicién al Rey (197).

Esta ultima sugerencia se refiere a un escripulo caracte-
ristico. Ribera habia aludido a ¢l en su segundo memorial,
en el sentido de que la expulsidn szria una invasion de la ju-
risdiccién eclesiastica y la privarfa de imponer las penas cané-
nicas; pero esto, apuntaba, podia removerse dirigiéndose al
Papa (198). Fue sin duda por razén de este escrupulo, y para
evitar interferencia de la Inquisicién, que estaba interesada
en mantener la situacién existente, por lo que el edicto de
expulsién presenté la medida como puramente secular, cau-
sada por la traidora correspondencia de los moriscos con los
enemigos dz Espafia y la necesidad de aplacar a Dios por sus
herejias (199).

Aun habria irresolucidn y dilacién. No se echaria la suerte
hasta abril de 1609, en que el Consejo de Estado presenté una
consulta en la que se acordd la expulsiéon por unanimidad y
virtualmentz se determiné que la operaciéon comenzara en
otofio, empleando el intervalo en organizar la milicia, traer
tropas de Italia y reunir escuadrones que vigilasen la costa.
A primeros de mayo se enviaron ordenes a los virreyzs de
Sicilia, Napoles y Milan para que tuviesen dispuestas las ga-
leras; a fines de junio se dieron instrucciones a los escuadro-
nes para conczntrarse el 15 de agosto en Mallorca. Incluso
después de esto aparecen pruebas de titubeos y vacilaciones,
pero el plan se mantuvo (200).

A primeros de agosto don Agustin de Mexia, oficial de alto
rango que se habia distinguido =n el sitio de Ostende, fue
enviado a Valencia, oficiaimente para inspeccionar las forti-
ficaciones, pero provisto de plenos poderes para realizar la
expulsion. Era portador de una carta del Rey a Ribera en la
qus se extendia sobre la influencia que éste habia ejercido
sobre él para moverlo a tal decision. Ribera estaba logrando
mas de lo que pretendia. Su un tanto egoista teoria era que,
expulsando a los moriscos del resto de Espaiia, los de Valen-

184



LA EXPULSION

cia y Aragén podrian ser controlados; él se encogia de hom-
bros ante la miseria que esto iba a causar a su entorno més
inmediato. Todavia el 19 de diciembre de 1608 sostenfa este
criterio en una carta a la secretaria real, argumentando que
constituian un dafio para Castilla y Andalucia, mientras que
su traslado seria la ruina de Valencia y Aragdn, por entonces
los reinos mas florecientes de Espafia. «Las grandes ciudades,
decia, viven de las provisiones que les llevan los moriscos. Las
iglesias, hospitales, monasterios, cofradias, legados pios, no-
bles, caballeros y ciudadanos dependen de sus servicios y se
sustentan de los censales cargados sobre sus lugares»: mil
veces quisiera él morir antes quc ser testigo de tal destruc-
cién (201). Cuando Mexia llegé a Valencia el 20 de agosto,
después de conferenciar con el virrey Caracena, se reunié con
Ribera; le leyé la carta regia, y él repitié iguales argumentos y
propuso que los tres se uniesen en una peticién al Rey para
que la expulsién comenzara por Andalucia. Cuando la reunién
terminé a las cuatro de la tarde, él atin se mantenia firme.
Se le dijo que saldria para Madrid un correo a media noche,
por el cual podria enviar las peticiones que considerase pro-
cedentes. Después de reflexionar, concluyé que el Rey deseaba
obediencia, no consejo, y envié al palacio por ese correo una
carta al Rey, y unos mensajes a Mexia y Caracena, afirmando
que la resolucién real venia de los cielos y que él la secundaria
con todo su poder. Sin embargo, no podia resignarse ante la
perspectiva de la pobreza. El 23 de agosto escribidé al secre-
tario Prada repitiendo su peticién de comenzar por Castilla
vy Andalucia, y €l 3 de septiembre le dijo a fray Bleda y al prior
de los dominicos, Alcocer:

«Padres, bien podemos de aqui adelante comer pan,
y yeruas, y remendar los g¢apatos. Y aquel siervo de Dios
le dixo: Confie vuestra Excelencia en Dios nuestro Seiior,
que lo proueera todo» (202).

El secreto habia sido admirablemente guardado, pero la
misién de Mexia en una tarea tan incompatible con su rango
originé sospechas que se hicieron cada dia mas vehementes.
Los moriscos empezaron a fortificar sus casas, dejar de tra-
bajar y llevar provisiones a la ciudad, la cual sufrié las conse-
cuencias. Los nobles llevaban a sus familias a la ciudad que-
riendo estar preparados para lo peor. La accién de Ribera de

185



MORISCOS

reforzar su guardia y almacenar alimentos aumentaron la alar-
ma. El Estamento Militar celebré dos o tres tormentas reunio-
nes en las cuales se acordd enviar al Rey una diputacién que
le expusizsse la ruina que la expulsién traeria a todas las clases
del Reino, que obtenia once millones de ducados de los censa-
les cargados sobre las comunidades moriscas. Los enviados se
pusieron en camino, pero al llegar a Madrid el Rey les comu-
nicé que era demasiado tarde, pues ya habia sido publicado
el edicto en Valencia (203).

Todo se habia cumplido, efectivamente, con precisién. El
17 de septiembre la flota, formada por sesenta y dos galeras
y catorce galeones que transportaban ocho mil soldados de
fuerzas regulares, llegaron a sus puntos de destino en Alican-
te, Denia y los Alfagques de Tortosa, y comenzaron a dessm-
barcar hombres. Ocuparon la Sierra de Espadan, mientras la
caballeria castellana guardaba la frontera. Cuando todo es-
taba ya dispuesto, fueron leidas cartas regias a los Jurados,
Diputados y Estamento Militar, y el 22 se publicé el edicto.

La relativa liberalidad de las condiciones y el cortisimo
plazo permitido manifiestan la conciencia de debilidad del
poder. Bajo irremisible pena de muerte, tres dias después de
la publicacién del edicto en las diversas ciudades y aldeas,
todos los moriscos partirian desde el puerto de embarque
qus les designara un comisario. Podrian llevarse los bienes
muebles que fuesen capaces de portar a sus espaldas. Encon-
trarian bajeles dispuestos a transportarlos a Berberia y serian
alimentados durante el viaje. Durante esos tras dias todos de-
bian permanecer en sus casas a espera de las 6rdenes de los
comisarios; después de ellos cualquiera quz estuviese ausente
de su domicilio podria ser robado por el primero que lo ha-
llare y llevado ante un magistrado o ser muerto si ofrecia
resistencia. Como el rey daba a los ssfiores todas las propie-
dades reales y personales que no se llevaren, todo incendio de
casas o cosechas o la ocultacién de bienes muebles se castigaria
con la muerte de todos los habitantes del lugar. Para cuidar
del entretenimiento de las casas, los molinos de azicar, las
cosechas de arroz y los canales ds riego, se les permitia que-
darse al seis por ciento de los moriscos. El mismo permiso
se otorgaba a los que durante dos afios habian vivido entre
cristianos sin asistir a las reuniones de las aljamas, asi como
a los admitidos a comunién por sus sacerdotes. Los nifios de

186



LA EXPULSION

menos de cuatro afios de edad que deseasen quedarse podrian
hacerlo si asi lo querian sus padres o encargados. Los menores
de seis cuyos padres fuesen cristianos viejos se quedarian
junto con sus madres moriscas, pero si el padre era morisco
y la madre cristianavieja, él habria de salir, y los hijos de
menos de seis afios se quedarian con su madre. Estaba prohi-
bido dar albergue a fugitivos bajo pena de seis afios de gals-
ras. A los soldados y cristianoviejos se les prohibié termi-
nantemente insultar o injuriar a los moriscos de palabra u
obra. Como prueba de buena fe, después de cada expedicion
que hubiese llegado a Berberia, a diez se les permitiria volver
e informar a sus compafieros del trato que habian recibi-
do (204).

A la publicacién siguieron dias de ansiosa incertidumbre.
Sabemos que el pueblo se alegrd, pues odiaba a la vez a los
moriscos y a los nobles y habia sintomas de que se preparaba
un lavantamiento contra éstos. Los sefiores se quejaban de la
ruina de sus tierras, y las comunidades religiosas, de la pér-
dida de sus enormes inversiones en censos. Al principio los
moriscos se inclinaron a resistir. Después de ofrecer en vano
grandes sumas al virrey, procuraron armarse fundiendo las
rejas de los arados y las hoces para hacer picas, que con las
hondas eran sus unicas armas (205). Luego cambiaron repen-
tinamente de propésito, al sentirse atemorizados por las nu-
merosas unidades de tropas regularss y por la presencia de
la caballeria en la frontera. Sus alfaquies y dirigentes celebra-
ron una reunién en la cual se acordé que la resistencia era
desssperada y que en caso de ser derrotados sus hijos serian
criados como cristianos; otros mencionaron profecias que pro-
metian una inesperada ventura. Por consiguiente se decidié
que debian irse todos, incluso el seis por ciento al que se le
permitia quedarse, y que todo el que permaneciera seria con-
siderado apdstata. Esto tuvo tal efecto que quienes habian
ofrecido grandes sumas para ser incluidos en ese seis por
ciento rehusaban ahora quedarse, aunque pidieron determinar
sus propias condiciones. En vano les ofrecié lo qus quisieran
pedir el duque de Gandia, que tenia una enorme cosecha de
azicar y no podia conseguir otra mano de obra cualificada
que trabajase en sus molinos. Sélo se quedarian en Espafia
si se les permitia el libre ejercicio de su religién. El duque
se dirigié en suplica al virrey, pero Ribera dsclaré que ésta

187



MORISCOS

era una concesién que estaba mas alla del poder del Rey o del
Papa conceder, ya que estaban bautizados (206).

Los nobles en su mayoria aceptaron lealmente la situacién
y ayudaron a ejecutar el decreto. El duque de Gandia, quien
después del duque de Segorbe tenia el mayor mimero de vasa-
llos, escribié al Rey con fecha 9 de octubre diciéndole que el
28 de septiembre el marqués de Santa Cruz habia embarcado
a cinco mil vasallos suyos, que él deseaba fuesen los primeros,
a fin de disipar las aprensiones de los demas en cuanto a la
seguridad del viaje. Para proteger y tranquilizar a sus vasallos,
cierto numero de nobles (el duque de Gandia, el marqués de
Albaida y otros) los acompaifiaron y comprobaron las condi-
ciones de seguridad de los barcos, y el duque de Maqueda
incluso partié con ellos para Oran, punto de desembarco (207).
Pero no todos demostraron esta abnegacién. El obispo de
Orihuela, Balaguer, informé el 31 de octubre que algunos re-
tenian a sus vasallos con amenazas o a la fuerza, y que si no
se enviaban comisarios enérgicos, los retendrian en su po-
der (208).

Los moriscos se resistieron a abandonar sus efectos per-
sonales en favor de sus sefiores y trataron de convertir sus
bienes en dinero, El d= Gandia y algunos otros se lo permitie-
ron; como todos insistian en sus derechos, el 1 de octubre el
virrey dicté una proclama prohibiendo todas las ventas, pero
esto originé peligro de inminente rebelién, y prudentemente
se dejo de lado. El pais se convirtié en una feria universal
en la cual se vendian ganado, viveres, utensilios, muebles ca-
seros a bajo precio; finalmente muchos hubo que regalarlos.
El Grao, puerto de Valencia, mientras los exiliados esperaban
vientos favorables, se convirtié en un bazar en el que se ven-
dian por un pedazo de pan exquisitos vestidos moriscos, raros
bordados, preciosos encajes de oro y plata y cosas semejan-
tes (209).

Tan pronto como paso el primer choque emocional de
abandonar su hogar y bienes, la perspectiva de llegar a un
pais donde poder profesar abiertamente su fe y escapar de
la opresién paralizadora les desperté un intenso deseo de
abandonar Espafia. Se disputaron las plazas de la primera
embarcacién y los comisarios no encontraron dificultad para
reunirlos y conducirlos a los puertos designados. Las tropas
los escoltaban para protegerlos de la brutal codicia de los

188



1A EXPULSION

cristianoviejos, los cuales se reunian en bandas, que robaban y
a veces daban muerte a los que encontraban. Se dictaron
edictos regios disponiendo rapida justicia, se levantaron hor-
cas a lo largo de los caminos y hubo muchas ejecuciones, pero
resulté imposible impedir las tropelias. A pesar de esto los
moriscos acudieron presurosos a las costas. Llegaron a Ali-
cante con musicas y entonando canciones, dando gracias a
Alah por la dicha de volver al pais de sus padres, lo cual nos
permite comprender cudn sencilla solucién del problema hu-
biera sido permitir la emigracién de los descontentos. Muchos,
desconfiando de la lealtad regia, prefirieron contratar barcos
especiales y pagar el transporte, lo que se apoyé estableciendo
minuciosas normas a fin de asegurar en la medida de lo po-
sible su seguro pasaje y buen trato. Se ordené a todos los
puertos espafioles que enviasen sus buques a la costa de Va-
lencia, incluso descargando los que estuvieron cargados, y to-
dos los que arribaban inmediatamente entraban en servicio.
Viendo su vivo deseo, la promesa de pasaje gratuito se acabé
después del primer embarque, y las galeras reales cobraban
los mismos precios que los buques privados, setenta y cinco
reales por individuo por los de mds de dieciséis afios, y treinta
y cinco por los menores. En total hubo tres embarcos, que se
prolongaron unos tres meses: segtn las listas conservadas en
los puertos, transportaron mas de ciento cincuenta mil al-
mas (210).

Esta ansia de irse no era, sin embargo, comin. Hubo mu-
chos que, no sin cierta razén, confiaran poco en la lealtad
regia y prefirieron buscar la solucién en la resistencia. Reu-
niéndose en bandas, buscaron refugio en dos posiciones de
facil defensa: una, un monte del Val del Aguar, donde su nu-
mero se estimé entre quince y veinticinco mil, y otra, la Mue-
la de Cortes, donde se dijo que habia nueve mil. Mexia no les
presté atencion hasta que los embarques casi habian conclui-
do, y entonces fueron reducidos facilmente. En Val del Aguar
hubo una matanza de aquellos desventurados inermes mas
que una batalla: tres mil moriscos fueron muertos, mientras
que sélo un espafiol murié, Bautista Crespo, al dispararsele
su fusil de chispa. Los supervivientes, hambrientos, congela-
dos, muertos de sed, se rindieron a discrecién el 28 de noviem-
bre, y se les condujo al puerto de embarque, psro muchos
perecieron extenuados en el camino y muchas mujeres y nifios

189



MORISCOS

fueron robados por los soldados y vendidos como esclavos,
mientras que de los que embarcaron s6lo unos pocos llegaron
al Africa. En la Muela de Cortes se rindieron bajo promesa
de que no se les mataria y no se les arrebatarian sus bienes,
comprometiéndose a embarcar dentro dz tres dias; pero la
soldadesca, irritada por la pérdida del esperado botin, cayé
sobre ellos. Sélo tres mil fueron llevados a los puertos de mar,
y mas de dos mil huyeron a las montafias, donde durante un
afio o dos causaron seria inquictud, Habian elegido rey a Vi-
cente Turixi, cuyo rastro se siguié hasta una cueva. Capturado
y llevado a Valencia, se le dio una muerte cruel el 18 de di-
ciembre. Murié como buen cristiano y tuvo un fin muy edifi-
cante. Sabemos quz era muy caritativo y devoto de la Virgen
y afecto a las Ordenes religiosas (21). Con esto terminé la uni-
ca resistencia abierta a la expulsién en toda Espafia.

La inesperadamente facil solucién del caso en Valencia,
considerada la zona mas peligrosa, hizo que se acelerasen los
preparativos para los otros reinos. Hasta entonces se habia
afirmado que la expulsién se limitaba a Valencia, pero los
deméas pensaban que les llegaria su turno; elevaron protestas
al gobierno, el cual las contestaba con negativas y con segu-
ridades equivocas y se iba quitando la careta poco a poco.
Hacia fines de octubre fue enviado el marqués de San German
a preparar la expulsién de los moriscos de Murcia, Granada y
Andalucia. Murcia consiguié una suspensién del decreto, que
se promulgé para las otras provincias el 12 de enero de 1610,
una vez llevadas desde Valencia las galeras y tropas. Se les
concedié a los desterrados treinta dias, que luego se reduci-
rian a veinte, después de los cuales se les amenazaba con
muerte y confiscacién sin juicio ni sentencia. Sus tierras que-
daban confiscadas para el Rey, el servicio de Dios y el pueblo,
pero se les permitia vender bienes muebles y llevarse los pro-
ductos en mercancias compradas a subditos espafioles; se les
prohibia, sin embargo, llevarse letras de cambio, joyas, me-
tales preciosos en barras o dinero, por encima de lo necesario
para el transporte. Se podian llevar los hijos, siempre qus se
dirigiesen a paises cristianos; esto hizo que muchos contrata-
ran barcos, declarando que iban a Francia, pero en realidad
ponian rumbo al Africa. A pesar de las noticias de crueldades
perpetradas en Argelia contra los desterrados de Valencia,
sabemos que se marcharon con alegria muchos, deseosos de

190



LA EXPULSION

dirigirse a Marruscos. En abril se declaré a Andalucia limpia
de moriscos; sélo unos pocos quedaban en la costa de Gra-
nada a la espera de barcos. Su nimero total se calculé entre
ochenta y cien mil, ademds de veinte mil que se habian anti-
cipado a marcharse. Parece que se habian llevado muchas ri-
quezas, lo que no es improbable, ya que muchos, en especial
los de Sevilla, eran ricos y prdsperos y ocupaban puestos de
importancia. Un significativo incidente lo constituyé el deseo
de Coérdoba de retener el seis por ciento de ellos; al serle ne-
gado, pidi6 la retencién de dos guarnicioneros moriscos para
el fomento de la artesania de las sillas de montar, especial-
mente por ser viejos y sin hijos. Al parecer no habia espafiolzs
capaces de hacer arneses (212).

Sin embargo, al principio se hicieron algunas excepciones.
Se le habia expuesto al Rey que eran muchos los descendien-
tes de mudéjares voluntariamente convertidos antes de que
el bautismo se hiciese obligatorio, espafioles por su indumen-
taria, lengua y religiéon, entre ellos muchas beatas y personas
que habian hecho voto de castidad. En atencién a ellos el 7 de
febrero de 1610 se dio orden a los obispos de examinar tales
casos e informar a San Germdn sobre los quz consideraran
merecedores de ser retenidos. Esto sélo condujo a una sus-
pensioén temporal. Sus casos fueron elevados al Consejo Real,
pero quienss no lo hicieron dentro del imposible corto plazo
de treinta o sesenta dias o no obtuvieron decisiones favora-
bles fueron cazados como fieras y expulsados a la fuerza (213).

La expulsién de los moriscos de Castilla habia sido deci-
dida por el Consejo de Estado el 15 de septiembre de 1609,
pero se retrasé a espera de los resultados de Valencia, Dentro
de los preparativos se hizo un intento en octubre para orga-
nizar la milicia alistando a uno de cada cinco de los hombres
aptos para el servicio de armas, medida por dos veces en vano
intentada por Felipe 11, pero tropezé con tal resistencia que
fue forzoso desistir: ya no quedaba ardor guerrero en Espaiia,
ni siquiera para el servicio local. Después se ordené hacer
listas de los moriscos, lo cual, por coincidir con los aconteci-
mientos de Valencia, provocd enorme excitacién. Las apela-
ciones a la Corte quedaron sin respuesta, mientras que las
érdenes dirigidas a los magistrados para que calmaran la alar-
ma sélo sirvieron para aumentarla. Muchos moriscos comen-
zaron a vender sus tierras. Se pretendié combatir esta dismi-

191



MORI1SCOS

nucién de las perspectivas de confiscaciones hacia fines de
octubre prohibiendo las ventas, pero continuaron bajo diver-
sas simulaciones (214).

El 3 de noviembre fue nombrado el conde de Salazar su-
pervisor principal para la expulsién en Castilla la Vieja, Cas-
tilla la Nueva, la Mancha y Extremadura. Viendo la ansiedad
de los moriscos por vender sus tierras, él concluyé que la ma-
yoria estaba dispuesto a abandonar el pais voluntariamente,
y propuso se les concediera permiso para smigrar, Asi se de-
cidi6, y una real cédula del 28 de diciembre les permitié salir
de Espaiia en el plazo de treinta dias, bajo las mismas condi-
ciones que los de Andalucia. Tales eran las multitudes que
querian pasar a Francia por Vizcaya que hubo de ampliarse
el plazo por treinta dias mas, y el 19 de enero de 1610 Salazar
fue enviado a Burgos para dirigir su registro y la expedicién
de sus certificados. Un total de 16.713 personas, 3.972 fami-
lias, quedaron registradas hasta el 1 de mayo, en que se comu-
nicé que se denegarian nuevas peticiones de entrada en Fran-
cia. Esto hizo que la corrientz cambiara de direcciéon hacia
Cartagena, donde embarcaron 10.642, nominalmente para pai-
ses cristianos, a fin de poder llevarse a sus hijos menores (215).

Naturalmente la prohibicién de llevar consigo dinero o jo-
yas se burlaba sizmpre que era posible. Por infracciones, mas
de treinta fueron ahorcados en Burgos. Andaban metidos en-
tre ellos audaces negociantes portugueses que procuraban la
transmisién de los valores prohibidos, pero fueron descubier-
tos y castigados. Se pudo obtener un salvoconducto por me-
dio del embajador francés en Madrid, quien recibié pagarés
cuantiosos redimibles en diversas ciudades francesas. Dzspa-
ché a su secretario con los documentos, pero las autoridades
espafiolas estaban alertadas. Fue detenido en Buitrago y con-
ducido de vuelta a Madrid, ante lo cual el embajador amenazé
con que, si se abrian las cartas, en lo sucesivo ningin correo
espaiiol podria pasar por Francia sin que se le incautaran sus
papeles. Después de irritadas negociaciones los espafioles ce-
dieron, y al secretario se le permitié proseguir su viaje (216).

Iba a tocarles la vez a Aragén y Catalufia. Ya cundia gran
agitacion, que las vehementes seguridades de la Corte no con-
seguian clamar, Los cristianoviejos comenzaron a maltratar
a los moriscos, los cuales abandonaron sus actividades labo-
rales y se pusieron a vender sus bienes inmuebles, mientras

192



LA EXPULSION

que sus acreedores y los titulares de los censales se sentian
alarmados, de modo que procedieron a formular sus recla-
maciones para hacerlas valer con energia. Se le enviaron re-
presentantes al Rey desde Aragén con un minucioso memorial
sefialando los enormes perjuicios que resultarian de la expul-
sién, y lo impolitico de reducir la ya menguada poblacién dz
Espafia. Felipe hizo vanos esfuerzos por impedir que la dele-
gacién llegase hasta él, y cuando llego, fue despedida con im-
precisas generalidades (217).

Los edictos para Aragén y Cataluiia fueron los mismos que
para Valencia excepto en dos puntos. El catalan retenia a los
nifios de menos de siete afios cuyos padres fuesen a vivir a
paises infieles, lo cual hizo que realizasen su viaje a Berberia
a través de Francia. La otra excepcidn, establecida al consi-
derar los gastos de la expulsiéon de Valencia, que habian as-
cendido a ochocientos mil ducados, arrojaba sobre los exi-
liados todas las cargas, no sélo del viaje todo, sino también
las retribuciones a los funcionarios que vigilaban y medio real
por cabeza como derecho de exportacién por los objetos que
se llevaban, todo lo cual ascendia a veinticuatro reales en los
Alfaques de Tortosa. A los ricos sz les forzaba a pagar por los
pobres, y los comisarios eran inmisericordes en sus exaccio-
nes: les obligaban a pagar hasta por el agua de los arroyos y
la sombra de los arboles en sus largas jornadas de verano,
ademas de quitarles para su sueldo mucho mas de lo que habia
sido ordenado (218).

Los edictos fueron publicados simultdneamente en Zara-
goza y Barcelona el 29 de mayo de 1610. No intentaron resis-
tir, pero lanzaban tales gritos de desesperacién que hasta a sus
perseguidores los movian a compasién. Protestaban que eran
cristianos y moririan como tales aun cuando se les descuar-
tizase, pero era demasiado tarde. Sumisos aceptaron ser con-
ducidos en grupos de mil a cuatro mil almas, sin guardas
aunque sufrieron duramente el pillaje de los cristianoviejos.
Esta apatia por su desesperacién le fue muy afortunada a
Espafia, ya que si hubieran opuesto resistencia le habria re-
sultado dificil vencerla. Las tropas desembarcadas en los Al-
faques de Tortosa no habian recibido sus pagas desde su sa-
lida de Italia, y después de que en vano reclamaron su dinero,
se dispersaron, dejando solos a los oficiales, quienes afano-
samente intentaron reclutar todos los nuevos soldados biso-

193



MORISCOS

fios que pudieron hallar. El total de desterrados de Aragén se
calculé en setenta y cinco mil, y los de Cataluiia en cincuenta
mil (219).

Francia quedd inundada de emigrantes. Enrique IV lo ha-
bia previsto, y en febrero habia dado orden de permitir a los
que profesaran la fe catolica establecerse en las tierras de
mas alld del Garona y del Dordofia y proporcionar transporte
por mar a los que quisieran dirigirse a Berberia (220). Es as{
como se atendié a la inmigracién procsdente de Castilla. Su
asesinato en mayo puso confusién en todo, y ya no habia pre-
parativos para los veinte o veinticinco mil procedentes de
Aragén que pasaron por Navarra o se abrieron paso a través
de las montafias. La Force, después de algunas dilaciones,
acordé admitirlos en grupos de mil personas para no agobiar
a la poblacién de las pobres zonas por las que debian pasar,
por lo cual los moriscos se esforzaron por llegar hasta Mar-
sella y otros puertos en que esperaban encontrar barcos (221).

A una masa de unos catorce mil se les negé la entrada en
Francia cuando ya habian llegado a Canfranc, ultima ciudad
espafiola en el camino montafioso sobre los Pirineos. Habian
pagado cuarenta mil ducados por el permiso para entrar en
Francia, ademas de los derechos de exportacién sobre lo que
llevaban consigo y los gatos de los comisarios encargados de
ellos. Obligados a hacer de nuevo el largo camino de regreso
a los Alfaques, tantos fueron los que enfermaron y murieron
en el caluroso verano que se temié que llevarian la peste a los
barcos (222). En resumen, la historia del éxodo morisco de
Aragén estd llena de codicia despiada y fria inhumanidad.

Ya quedaban superados los tan graves peligros que amena-
zaban destruir Espafia, pero el fanatismo y el odio de raza
aun no estaban satisfechos: se decidié borrar toda huella
de la poblacién morisca. Un edicto del 10 de julio d= 1610
expulsaba a todos los moriscos de Granada, Valencia y Aragén
que se habian refugiado en Castilla, y le siguié el 2 de agosto
una disposicién similar para los reinos de Aragén. Tales edic-
tos declaraban exsntos a los que viviesen como buenos cris-
tianos, pero esto era dificil de acreditar; las reclamaciones
fueron numerosisimas, y no era posible decidir en justicia.
Para salvar la dificultad de resolver la cuestién se le puso fin
desterrando a todos, incluso a los que hasta entonces estaban
exentos, incluso a los moriscos antiguos, los descendientes de

194



LA EXPULSION

los viejos mudéjares. Asi se hizo cumplir por érdenes del 22
de marzo y 3 de mayo de 1611 a los corregidores, declarando
que era para el servicio de Dios y el Reino llevarlo a feliz tér-
mino, por lo cual a todos los que anteriormente habian sido
exceptuados y a todos los que después de la expulsién habian
vuelto se les dieron dos meses para abandonarlo, bajo pena
irrevocable de muerte y confiscacién, siendo las tnicas excep-
ciones los sacerdotes, las monjas y las mujeres de cristianos
viejos con sus hijos (223).

Este final desarraigo total trajo innumerables complica-
ciones los sacerdotes, las monjas y las mujeres de cristiano-
de los cristiangviejos: ni el idioma, ni la indumentaria ni el
género de vida; no faltaron personas que los albergaran, fuese
por compasiéon o para aprovecharse de sus servicios. Se en-
viaron a las diversas provincias comisarios con instrucciones
de no hacer valer privilegios ni antigiiedad, y a los tribunales
se les prohibi6 expresamente toda interferencia; si bien se
afadia que quienes tuviesen reputacién de cristianoviejos po-
drian apelar al Rey, sus representantes pronto se cansaron
de la multitud de casos intrincados que se les ponian delante.
El total de los expulsados d= este modo se calculé en unos
seiscientos mil, con exclusién de los nifios de corta edad, que
eran entregados a cristianoviejos para que los criasen. La
dificultad de llegar a este esclarscimiento definitivo se agu-
dizé y aumenté con los exiliadas que se empefiaban en regre-
sar, a pesar de un edicto del 12 de septiembre de 1612 por el
cual se les enviaba a todos a galeras. El trabajo parecia inter-
minable y finalmente se le confié al conde de Salazar, quien
trabajo larga e intensamente. En Almagro hallé mds de ocho-
cientos desterrados que habfan vuelto, de los cuales envié
unos a galeras, otros a las minas de mercurio de Almadén, y
el resto fuera de Espaifa a costa de los jueces que se habian
mostrado remisos en descubrirlos y castigarlos. Sabemos que
su mayor dificultad consistié en resolver las numerosas de-
mandas de quienss alegaban no estar comprendidos en los
edictos. Para cortarlas de raiz el 26 de octubre de 1613 pro-
mulgé en nombre del Rey uno ordenando que todos los mo-
riscos abandonaran el Reino en el plazo de quince dias. Toda

zersona que los recibiese o albergase quedaba amenazada de
confiscacién, y en el texto mencionaba los sefiorios, castillos,
vasallos y concesiones regias, lo cual prueba que los nobles

195



MORISCOS

los ocultaban, Finalmente ofrecia una recompensa de diez
ducados por cualquier informacién que psrmitiera descubrir
a un morisco (224). En esta insensata determinacién de puri-
ficar el pais de todo rastro de sangre morisca, y en la confu-
sién de su proceso, muchos, tan sinceros catodlicos como sus
perseguidores, debieron varse forzados a ir a paises de infieles.

Finalmente también a los moriscos de Murcia y del Valle
de Ricote les llegé el momento de sufrir la misma suerte de
sus hermanos. Se habian empleado influencias para procurar
la suspension del edicto del 9 de diciembre de 1609 y de otro
subsiguiente del 8 de octubre de 1611, pero completada la
obra en las otras regiones, ¢l duque de Lerma y el confesor
real, fray Aliaga, enviaron investigadores que, por supuesto,
informaron que eran cristianos sélo de nombre. Lerma insis-
ti6, Felipe cedid, y una cédula del 6 de octubre d= 1613 ordené
a Salazar que hiciese cumplir los edictos. Este se apresuré a
salir de Madrid el 20 de noviembre, con instrucciones de no
perder el tiempo. En enero de 1614 eran deportados unos
quince mil, si bien a muchos ancianos o invalidos se les per-
mitié permanecer. Muchas mujeres se casaron con cristiano-
viejos a fin de quedar exentas, y numerosos maridos y esposas
de alto origen entraron en religién, lo cual supuso grandes
aportaciones de riquezas a los monasterios, por lo que los
obispos y superiores de las Ordenes daban con jubilo las Ii-
cencias. A primeros de febrero Salazar regresé a Madrid rea-
lizada su obra, aunque algunos se le escaparon a Valencia y
de nuevo los expulsaron de alli luego. En 1615 informaba Sa-
lazar que habia enviado a su asistente Manrique a Murcia
para completar la expulsién, pero que todavia quedaban al-
gunos moriscos en Tarragona y en las Islas Baleares, y €l
sabia de otros en Cerdefia y en las Canarias (225).

Todavia durante algunos afios se continué el esfuerzo por
descubrir y expulsar a los moriscos que se ocultaban entre
los cristianoviejos, esfuerzo complicado por el numero de
los que insistieron en regresar tras experimentar la inhospita
acogida que tuvieron en Africa. Se ofrecian de esclavos a quie-
nes quisieran recibirlos, y de esta manera muchos consiguie-
ron quedarse. Para impedirlo sz dieron repetidas 6rdenes rea-
les, pero resultaron ineficaces, y el Consejo Real se sinti6 can-
sado al fin de tanta reiteracion: Bleda, que escribe en 1618,
se lamenta que va a morir sin ver su pais purificado de esta

196



LA EXPULSION

mala casta. La purificacion total resultaba de hecho imposi-
ble. Sabemos que en Valencia, la Mancha y Granada hay toda-
via hoy comunidades que por su indumentaria, costumbres y
espiritu pueden considerarse como de moriscos, sin demasia-
dos rastros de cristianismo. El padre Boronat les atribuye el
desarrollo del moderno escepticismo y la mezcla de fanatismo
y supersticién que aflige a cierta parte de Espafia (226).

A pesar de esto, en lo que a la Inquisicién se refiere, la
expulsion fue un éxito. En las actas que he podido examinar
las cosas de moros desaparecen précticamente, y las pocas
excepcionss apenas sirven mas que para mostrar que la vigi-
lancia se mantenia rigida. Cierto que durante cierto tiempo
quedaron esos esclavos moriscos que descubrir. Una carta del
comisario en Denia, de fecha 14 de marzo des 1616, pide ins-
trucciones acerca de unos esclavos moriscos bautizados que
tramaban huir a Berberia, lo cual muestra cuan cuidadosa-
mente se les vigilaba (227). Ademads los exiliados que eran
capturados como corsarios moriscos, o los que eran llevados
a Espafia como esclavos, o los que se encontraban en las gale-
ras reales, estaban sujetos a persecucién por apdstatas, ya
que habian sido bautizados; s6lo en 1629 la Suprema miseri-
cordiosamente decreté no molestarlos salvo si daban ocasién
de escandalo (228). Los casos aislados de mahometismo que
figuran en autos de fe con posterioridad a la expulsién son
generalmente de cristianos renegados capturados en el mar,
o de esclavos moriscos tomados en la perpetua guerra del
Mediterraneo, bautizados bajo la legislacién de 1626, reiterada
en 1638 y 1712 (229). Ocasionalmente tenemos noticia de al-
gun que otro morisco; como el de Gerénimo Buenaventura,
probablemente uno de los nifios retenidos en 1609 ¢ 1610:
condenado a relajacion por el tribunal de Valencia, trasladado
en 1635 a Valladolid y en 1638 a Zaragoza, fue alli quemado
por contumacia (230).

A pesar de la incansable vigilancia de la Inquisicién, hubo
descendientes de los viejos moriscos que consiguieron man-
tenerse organizados para perpetuar su fe. En 1727 se descu-
bri6 en Granada un grupo tan numeroso que proporciond
cuarenta y cinco reconciliados en un auto del 9 de mayo
de 1728, al que siguieron vzintiocho mas en el del 10 de octu-
bre. Debian de ser ricos, pues las confiscaciones resultaron
tan beneficiosas que la Inquisicién concedié al informador

197



MORISCOS

principal y a sus herederos una pensién de cien ducados a
perpetuidad (231). Probablemente una de estas personas de
Granada, huida a Jaén, fue Ana del Castillo, condenada en el
auto de Cérdoba del 4 de marzo de 1731 como herege maho-
metana a reconciliacion, confiscacion y prisidon irremisi-
ble (232). Las tltimas alusiones a estos moriscos contumaces
aparecen en un informe que la Inquisicién presenté en 1769
a Carlos III, en el cual se acredita la existencia en Cartagena
de una mezquita sostenida por cristianonuevos (233). Faltan
detalles; pero, si hubo procesamientos y convicciones, puede
creerse con toda seguridad que fueron los ultimos sufridos por
moriscos. En el total de actas de las actividades de todos los
tribunales entre 1780 y 1820, no aparece ni un solo caso de
morisco, y los unicos mahometanos son renegados (234).

Los cémputos contemporaneos del numero total de deste-
rrados moriscos varian desde trescientos mil hasta tres mi-
llones. Las estadisticas aducidas son demasiado fragmentarias
para permitir un cédlculo exacto (235). En tiempos mas recien-
tes Llorente entiende que el total ascendié a un millén, mien-
tras que Janer sefiala la misma cifra para el total de la pobla-
cién morisca, de los cuales unos cien mil perecieron o fueron
reducidos a esclavitud, quedando novecientos mil exiliados.
Vicente de la Fuente reduce su nimero a ciento veinte mil,
mientras que Danvila y Collado, después de una cuidadosa
comparacién de todas las estadisticas oficiales, llega a calcu-
larlos en unos quinientos mil, cifra que el padre Boronat
acepta (236). Este calculo probablemente peca por defecto. Lo
mas préximo a una declaracién oficial de la época lo encon-
tramos en la de Sebastiano Gigli, embajador de Lucca, quien
el 12 de agosto de 1610 fijo el nimero total en seiscientos mil.
Sin duda ests dato lo obtuvo de altos cargos de la administra-
cién, pues afiade que los ministros le aseguraron que eran
muchos mas de lo que se habia previsto (237). Si se considera
lo muy numerosa que habia sido la poblacién mudéjar y su
notoria fecundidad, estas cifras revelan quz muchos se ha-
bian cristianizado e integrado en el conjunto de la poblacién.
Ante esto no se puede dejar de concluir que con tiempo y un
trato razonable no se hubizra planteado cuestién morisca que
pudiera preocupar a los estadistas de Espaiia.

198



LA EXPULSION

La suerte de los exiliados fue semejante a la de los judios
de 1492, y en realidad aun peor, pues fusron expulsados mas
precipitadamente y se les prohibi¢ de manera absoluta volver
incluso como cristianos. Se vieron empujados a una nueva y
extrafia vida bajo las condiciones mas desfavorables, agudi-
zadas por lo inhumano del recibimiento que tuvieron en las
tierras donde buscaron rehacer su vida. El paso a Africa en
las naves reales ofrecia, sin duda, suficientes condicionzs de
seguridad, pero los capitanes de los buques contratados por
ellos no tenian escrupulos para robarles y asesinarlos, a pesar
de las normas dictadas para protegerlos, Muchos qus partie-
ron en las naves nunca aparecieron entre los llegados. No era
esto porque las autoridades espafiolas se mostraran indife-
rentes. Fonseca refiere que él en Barcelona presencié el 12 de
diciembre de 1609 la ejecucién del capitén y la tripulacién de
una barcaza que habia partido con setenta moriscos. De acuer-
do con una falia napolitana, las dos tripulaciones unidas ma-
taron a los pasajeros y se dividieron el botin, qus ascendia a
tres mil ducados. Un marinero insatisfecho rebel6 la horrible
conjura bajo promesa de perddn, siendo castigados no sélo
los espaiioles, pues el virrey escribié a Napolzs enviando in-
formacién detallada que permitié a las autoridades detener
y ejecutar a la tripulacién de la falda (238).

Parece que en Francia La Force hizo todo lo que pudo para
reducir al minimo los sufrimientos de los proscritos, pero
sus padecimientos fueron tales como para determinar las enér-
gicas protestas del embajador Salignac y del mismo Ahmed I.
El cardenal Richelieu nos dice que algunos de los funcionarios
comisionados para dirigir su traslado se hicieron culpables
de muchos robos y que incluso permitieron asesinatos, pero
fueron castigados con tanta severidad que cesaron los atro-
pellos (239). Francia era sélo lugar de paso. Algunos que pa-
saron por ella intentaron refugiarse en Italia, pero no fueron
recibidos con hospitalidad. En 1610 y 1611 la Santa Sede
rehusé permitir a los que llegaban a Civita Vecchia perma-
necer alli, pero en 1612 unos setenta que llegaron a Recanati
y pidieron se les permitiera vivir como cristianos fueron auto-
rizados a residir a cierta distancia de la costa, divididos en
grupos reducidos y bajo estrecha vigilancia (240).

Fue Berberia el destino de la gran mayoria de los expul-
sados procedentes directamente de Espafia o a través de Fran-

199



MORISCOS

cia, y el recibimiento que les dispensaron sus hermanos de
religion fue terrible. Desembarcaban en Oran, desde donde
tenfan que dirigirse a los estados moros. Era fama que trafan
dinero, y después de haber hecho protegidos el primer embar-
que, habiendo pagado crecidas cantidades por su seguridad,
eran saqueados y asesinados de manera inmisericorde; sus
mujeres les eran raptadas. En el afio 1609 el conde de Aguilar,
gobernador general de Oran, escribié que por miedo a los
arabes muchos no se movieron de alli hasta perecer de hambre;
veinte de sus principales habian acudido a él haciendo pro-
fesi6on de ser cristianos, pues no sabian bien lo que debian
creer hasta que vieron las abominaciones de los moros, y
ahora deseaban quedarse y morir como cristianos. En su per-
plejidad Aguilar los redujo a prisién y pidié instrucciones.
No sabemos cuiles se le enviaron, pero sin duda es veraz la
declaracién del Comendador Mercedario de Oran de que en-
tre las enfermedades y las atrocidades de los arabes habian
perecido dos terceras partes de los exiliados. Segun la esti-
macién general la proporciéon no debia de ser inferior a los
tres cuartos (241).

Estos horrores atn se agravaron por el hecho de que, en
la vigorosa determinacién de borrar todo vestigio del Islam
y en el cruel apresuramiento de la ejecucién de este plan,
muchos que eran realmente cristianos fueron entregados a las
tiernas clemencias del infiel. La diferenciacién resultaba dificil
v en la duda se procedia en contra. Un caso tipico lo tenemos
en una peticién formulada el 26 de noviembre de 1609 por
Gaspar Galip, saczrdote, vicario del hospital general de Valen-
cia, en favor de sus dos hermanos politicos, Francisco Castillo
y Vicente de Alcazar. El mismo Galip era hijo de padre mo-
risco y de madre cristianavieja; sus hermanas eran cristianas
y también lo eran los maridos de éstas y sus hijos, dos por
cada familia, ignorando estos ultimos que tenian sangre mo-
risca. Sin embargo, Ribera fue implacable, y ambas familias
fueron deportadas, sin duda para perecer en medio de infie-
les (242). Escolano nos dice que en Tunez algunos de los mo-
riscos castellanos siguieron oyendo misa y viviendo como cris-
tianos, y publica una carta de un valenciano de Argel que ma-
nifiesta su determinacién de perseverar en la fe (243). Si es
que algin remordimiento pueden sentir alguna vez quienes
crzen que estan rindiendo un servicio a Dios, pudieron sentir-

200



LA EXPULSION

lo los responsables maximos de la expulsién al saber que en
Tetuan algunos moriscos desterrados, firmes en la fe, fueron
lapidados o asesinados de otro modo porque, con firme reso-
lucién, rehusaron entrar en las mezquitas (244). Son verdade-
ros martires, y la Iglesia muy bien hubiera podido canoni-
zarlos, en vez de beatificar a su perseguidor, el arzobispo Ri-
bera (245).

Entre los argumentos aducidos en favor de la expulsion
estaba el dz que la confiscacién de las propiedades de los mo-
riscos aliviarfa definitivamente el tesoro y le permitiria descar-
garse de los enormes endeudamientos que constantemente iban
en aumento. Sin duda, las sumas obtenidas de la rapaz incau-
tacion de los bienes de los exiliados fueron muy grandes. Ya
en octubre de 1610 el Consejo de Hacienda informé que la
mayor parte se habian vendido :2n Ocafia y en Madrid, y que
el total obtenido ascendia a doscientos mil ducados (246).
Cualquiera que fuese la magnitud de los beneficios, rapida-
mente fueron disipados por los codiciosos cortesanos que se
aprovecharon de la irreflexiva prodigalidad de Felipe. El em-
bajador inglés, sir Francis Cottingham, en cartas del 4 de
marzo y 16 de mayo de 1610 informa que se habian enviado
comisarios a las provincias a vender las casas y tierras de los
exiliados, pero que el Rey no se proponia aligerar las cargas
del Estado, puss por anticipado dividia los productos entre
sus favoritos con escandalosa liberalidad. A Lerma se le adju-
dicaron doscientos cincuenta mil ducados; a su hijo, el duque
de Uceda, cien mil; a su hija, la condesa de Lemos, cincuenta
mil; al marido de ésta, cien mil (247). No tensmos por qué
sorprendernos, por tanto, al encontrarnos con que Felipe en
1611, al solicitar ayuda econdmica de las Cortes, enumere
entre las razones de su pobreza la expulsién de los moriscos,
por la cual habia €l sacrificado el interés del tesoro al servicio
de Dios y del Estado (248).

Asi, novecientos afios después de la destruccion de la mo-
narquia gética, Espafia purificé sus tierras del invasor por
un golpe que el cardenal Richelieu calificé como el méas desa-
tinado y barbaro de los anales de la humanidad (249). La aspi-
racién a la unidad de fe quedé satisfecha, y aquietado el temor
a posibles ataques desde el exterior. Que el przcio pagado fue
demasiado alto se veria en la prematura decrepitud que pa-

201



MORISCOS

deceria la monarquia durante el resto del siglo. Las causas de
la decadencia fueron muchas, pero no debe considerarse la
menos importante entre ellas esta brutal intolerancia que llevé
a la expatriaciéon de las clases econémicamente mas valiosas
de la poblacién.

202



NOTAS AL CAPITULO I1I

(1) La prolongada tragedia de los moriscos sélo puedo bosquejarla
en el reducido espacio de un capitulo. Remito al lector que desee mas
detalles a mi obra Moriscos of Spain: Their Conversion and Expulsion
(Philadelphia, 1901). Posteriormente el Padre Pascual Boronat y Barra-
china ha publicado en dos volimenes en octavo Los moriscos espatioles
y su expulsign (Valencia, 1901) en la cual su esfuerzo de erudito ha
acumulado un muy rico conjunto de documentos originales, que yo he
utilizado ampliamente.

(2) YaNGuas Y MIRANDA, Diccionario de Antigiiedades del Reino de
Navarra, 11, 433 (Pamplona, 1840).

(3) Fray JAYME BLEDA, Cronica de los Moros, p. 877 (Valencia, 1618).

(4) PULGAR, Crdnica de los Reyes Catdlicos, 1I, LXXVII. ACA, Re-
gistr. 3.684, fol. 96. Padre FipEL Fita en Boletin, XV, 323-5, 327, 328, 330;
XXIII, 431.

(5) FERNANDEZ Y GONZALEZ, p. 421. Coleccion de Documentos, VIII,
411. MArRMmoL CARVAIAL, Rebelién y Castigo de los Moriscos de Granada,
paginas 146-50 (Biblioteca de Autores Esparioles, t. XXI).

(6) Coleccion de Documentos, X1, 569; XIV, 496. JANER, Condicidn
social de los Moriscos, p. 127.

(7) Publicado en el Apéndice a la obra del autor Moriscos, p. 403.

(8) MARMOL DE CARVAJAL, p. 153. SALAZAR DE MENDOzA, Crdnica del
Gran Cardenal de Espafia, p. 251 (Toledo, 1625).

(9) MArMoL CARVAJAL, p. 152, PEDRAZA, Hist. eccles. de Granada, fo
lios 174, 186-7.

(10) Go6MEz, De Rebus Gestis a Francisco Ximenio, Lib. 1V, fol. 65;
Libro V, fol. 128; Lib. VII, fol. 219.

(11) La principal autoridad para todo esto MARMoL CARVAJAL (Rebe-
licn y Castigo, pp. 153-6), pero también hay relatos de GOMEz (De Rebus
Gestis, Lib. II, fols. 30-33); Zurita (Hist. del Rey Hernando, Lib. III,
capitulo XLIV); GaLinbEz DE CARVAIAL (Coleccién de Docum. XVIII,
296); BERNALDEZ (Hist. de los Reyes Catholicos, p. 145); PeEpRAzA (Hist.
ecles. de Granada, fols. 193, 196).

(12) CLEMENCIN, Elogio de la Reina Isabel, pp. 291-3 (Madrid, 1821).
AGS, Patronato Real, I'ng., Leg. tnico, fol. 26.

(13) Zurita, Galindez, Marmol, Bernaldez, loc. cit.

(14) Nueva Recop., Lib. VIII, Tit. 11, ley 8.

203



NOTAS AL CAPITULO 11

(15) Cuéndo o en qué condiciones fue otorgada esta exencién a los
Moriscos de Granada, no he podido averiguarlo, pero a ello se alude
repetidamente en documentos posteriores como materia de dominio
comun.

(16) BORONAT, Los Moriscos esparioles, 1, 113,

{17) Nueva Recop., Lib. VIII, Tit. 11, ley 4. Cf. FERNANDEZ Y GON-
zALEZ, p. 219.

(18) GaLINDEZ pE CARVAIAL (Co!. de Documentos, XVIII, 3014). ZURITA,
al citar a CARVAJAL rechaza esto, pero admite que la conversién no era
voluntaria: Hist. del Rey Hernando, Lib. IV, cap. LIV.

(19) Col. de Documentos, XXXVI, 447,

(20) Bravo, Catdlogo de los Obispos de Cérdoba, 1, 411 (Cérdo-
ba, 1788).

21y GOmEz, De Rebus Gestis, Lib, 111, fol. 77.

(22) Danvita Y CoLrapo, Expulsion, p. 74.

(23) Concil. Hispalens., ann. 1512, cap. II (Aguirre, V, 363).

(24) AHN, Ing., Lib. 244, fol. 72. (Olim AGS, Ingq., Lib. 3).

(25) MaRIANA, Hist. de Espafia, Ed. 1796, tomo IX, Apéndice, p. 56.

(26) AHN, Ing., Lib. 245, fol. 97; Lib. 250, fols. 2, 13, 29; Lib. 1.232,
folios 69, 131, 185. (Otim AGS, Ing., Lib. 4; Lib. 9; Lib. 940).

(27) AHN, Ing., Lib. 1231, fol. 89. DanviLa Y CoLLADO, p. 98. (Olim
AGS, Ing., Lib. 939).

(28) MSS. de 1a BUH, Y ¢, 20, t. I. BNM, MSS., 851, fol. 127; (Olim
BNM, D, 111). P. V, 3, n. 20. Procesos contra Mari Serrana, Mari Naran-
ja, Mari Gomez la Sazeda (MSS. penes me).

(29) AHN, Ing., Leg. 705, fol. 3. (Olim AHN, Ing. Valencia, Leg. 205).

(30) BLEDA, Crdnica, p. 905.

(31 MSS. penes me. MSS. de la BUH, Y ¢, 20, t. I.

(32) MSS. dela BUH, Y, 20, t. 1.

(33) PEebraza, Hist. ecles. de Granada, fols. 236-8.

(34) Sanpoval, Historia de Carlos V, Lib. XIV, cap. XVIII. GUEVARA,
Epistolas familiares, p. 543.

(35) SANDOVAL, ubi sup. DORMER, Anales de Aragon, Lib. 11, cap. VII.
AHN, Lib. 1.218, fol. 80. {Olim AGS, Ing., Lib. 926).

(36) DORMER, ubi sup. BLepa, Crdnica, p. 566. MARMOL CARVAJAL,
pagina 138. Niteva Recop., Lib. VIII, Tit. 11, leyes 13, 15, 17.

(37) DoRMER, BrEDA, MARMOL CARVAJAL, loc. cit. Relazioni Venete,
Serie I, t. V, p. 37.

(38) RULE, History of the Inquisition, I, 172 (Londres, 1874).

(39) AHN, Ing., Lib. 1.218, fols. 80-2, 86-7. (Olim AGS, Ing., Lib. 926).
GACHARD, Retraite et Mort de Charles-Quint, 11, 356.

(40) MeNpOzA, Guerra de Granada, p. 71. (BAAEE, t. XXI).

(41) Danvita Y CoLLapo, Expulsion, p. 172.

(42) Ms£rMoL CARVAJAL, p. 160. CABRERA, Felipe Segundo, pp. 293, 429
(Madrid, 1619). Memoria de Mondéjar, pp. 14-16 (Morel-Fatio, L’Espagne
au XV et XVII* Siécle). MeENDOZA, p. 71. PEDRAZA, fol. 239,

(43) CABRERA, p. 393. Pepraza, fol. 238.

(44) CABRERA, pp. 394, 466. PeEDRAZA, fols. 239-9.

(45) Memoria de Mondéjar (MOREL-FATIO, p. 17). MARMOL CARVAJAL,
pagina 167. CABRERA, p. 465. Pepraza, fol. 239,

204



NOTAS AL CAPITULO Ii

(46) MArRMoOL CarvAJAL, pp. 161-2. PEDRAZA, fol. 239.

Esta prohibicién del bafio, incluso para los cristianos, es un curioso
reflejo de la civilizacién de la época. Habia degenerado desde el Fuero
de Teruel otorgado en 1176 por Alfonso II de Aragon, el cual disponia
que el bafio pablico fuera usado por los hombres los martes, jueves y
sdbados, por las mujeres los lunes y miércoles, y por judios y moros los
viernes. El domingo los baiios permanecian cerrados y no se calentaba
agua: Forum Turolii: Transcripcion de Francisco Aznar y Navarro,
pagina 142 (Zaragoza, 1905).

(47) Ibid., pp. 166 y 8. CABRERA, p. 465. PEDRAZA, fol. 240.

(48) MArMoL CARVAJAL, p. 167. PEDRAZA, fol. 241.

(49) Relazioni Venete, Serie I, t. V, p. 145.

Las Cortes de 1570 pidieron a Felipe II que derogase la prohibicién
de emplear arbacuces en la caza, sefialando que en la guerra de Gra-
nada se habia evidenciado la escasez de tal arma en Espafia y la falta
de hombres que supiesen usarla. También aludieron a los dificultades
experimentadas para armar las levas y sugirieron que se permitiese a
las ciudades y villas establecer armerias a su propia costa bajo las
limitaciones que el Rey tuviese a bien fijar. Ante estas peticiones la
respuesta regia seria equivoca. Todo esto resulta altamente significativo
en cuanto a los recelos del monarca acerca de la lealtad de sus sub-
ditos: Cortes de Cdrdoba del atio setenta, fols. 6, 12 (Alcala, 1575).

(50) Cortes de Cordoba del afio setenta, fol. 13 (Alcala, 1575).

(51) Depéches de M. de Fourquevaux, 1, 354 (Paris, 1896).

(52) MArmMoL CarvaraL, p. 277. MENDOZA, p. 92.

(52) MArmoL CARVAIAL, pp. 341, 364. CODOIN, XXVIII, 156.

(54) BNM, MSS,, 1.762, fol. 240. (Olim: BNM, MSS., G, 50).

(55) Relazioni Venete, Serie 1, t. VI, p. 407.

(56) Nueva Recop., Lib. VIII, Tit. 11, ley 22.

(57) JANER, p. 256.

(58) Obras de Cervantes, p. 242 (Ed. Rivadeneyra).

(59) Cortes de Madrid del atio de setenta y tres, Peticién 96 (Alca-
14, 1575).

(60) JANER, 272. BOoRONAT, I, 626.

(61) JaNER, p. 270. BLEDA, Crdnica, p. 905. Nueva Recop., Lib. VIII,
Titulo II, ley 24.

(62) Relazioni Venete, Serie I, t. V, p. 451.

(63) XimeEnez, Vida de Ribera, p. 379.

(64) JANER, p. 272; BORONAT, I, 318; BLEDA, Crdnica, p. 921. Guapa-
LATARA Y XAVIER, Expulsion de los Moriscos, fols. 122-3 (Pamplona, 1613).
CABRERA, Relaciones, p. 355.

(65) SanpovaL, Lib. XII, XXVIII.

(66) DaNviLA Y CoLLADO, pp. 75, 76. Constitutions y altres Drets de
Cathalunya, p. 34 (Barcelona, 1688).

(67) FERNANDEZ Y GONZALEZ, p. 441. BLEDA, Crénica, p. 641 y Defensio
Fidei, p. 156.

(68) AHN, Ing., Lib. 242 (AGS, Ing., Lib. 1).

(69) Ibidem, Lib. 1.218, fol. 76. (AGS, Ing., Lib. 926).

(70) Ibidem, Lib. 244, fol. 132. (AGS, Ingq., Lib. 3).

(71) Ibidem, Lib. 244, fol. 245. (Olim AGS, Ingq., Lib. 3).

205



NOTAS AL CAPITULO Il

(72) AHN, Ing., Lib. 242. (Olim AGS, Ing., Lib. 1). MuRoz, «Diario
Turolense, afio 1302» Boletin, 1895, p. 10.

(73) Ibidem, Lib. 255, fol. 80; Lib. 1.232, fols. 69, 131, 185. (Olim
AGS, Ingq., Lib. 14; Lib. 940).

(74) Esta obra seria posteriormente prohibida. Sin embargo, Salva-
tierra, obispo de Segorbe, pidié en 1587 a Felipe II permiso para reim-
primirla para uso de los sacerdotes que hacian misién entre los mo-
riscos: Boronar, I, 614.

(75) AHN, Ing., Leg. 598. (Olim AHN, Ingq., Valencia, Leg. 98).

En el Apéndice se hallard un cuadro de todos los casos de herejia
juzgados por el tribunal de Valencia de 1455 a 1592. En el siglo xv los
reos debieron de ser casi exclusivamente judaizantes. Con el tiempo se
mezclaron con ellos los moriscos, pero los blancos en las décadas quin-
ta, sexta y séptima, durante los cuales los moriscos, como veremos,
estaban exentos de la Inquisicién, demuestran que virtualmente los
judios habian desaparecido, salvo los penados en 1544, 1545 y 1546, por
retractarse de sus confesiones (véase Vol. 11, p. 490).

Hay también un cuadro incompleto de los casos de relajacién. Una
ojeada a estos cuadros permitird advertir la diversificacién de la acti-
vidad de la Inquisicién del periodo.

(76) DanviLa Y CoLLApO, La Germania de Valencia, pp. 146, 471. Pedro
Martir de Angleria, Lib. XXXIII, E, pp. 659-61.

(17) MS. Informatio super Conversioné Sarracenorum. Tengo en mi
poder el documento criginal.

(78) MS. Informatio. DanviLa Y CorLapo, Germania, p. 184.

(79) MS Informatio. DANVILA, Germania, pp. 473, 474. AHN, Ingq.,
Legajo 799, fol. 400. (Olim AHN, Ing., Valencia, Leg. 799). Loazes, Trac-
tatus super nova paganorum Regni Valentiae Cowversione, col, 12 (Va-
lencia, 1525).

(80) DaNviLA Y CoiLLapoO, Germania, p. 489.

(81 GuEVARA, Epistolas familiares, pp. 63942,

(82) Capitulo XIII in Sexto, Lib. V, Tit. II.

(83) HosTiENSIS, Aureae Summae, Lib. III, «De Baptismo», 11;
Libro V, de Judaeis 5. SaNTO TomAs, pE AquINo, Summa Th., III, Q.
LXVIII, art. 8 ad 4; Q. LXIX, art. 9 ad 1. SAN BUENAVENTURA, In IV
Sententiarum. Dist. IV, P. 1, art. 2, Q. 1. S. ANTONIO, Summae, P. II,
Titulo XII, cap. I1, 1. Summa Sylvestrina, s. v. «Baptismus» IV, 10.

(84) S. ALBERTO MAGNoO, In IV Sententiarum. Dist. VI, art. 10. DuNs
Scoto, In 1V Sententiarum. Dist. IV, Q. 4, 5. Summa Angelica, s. v.
«Baptismus» VI, 6, 12.

La facilidad con que en esta materia la Iglesia adapté sus teorias
a hechos consumados aparece bien manifestada por el cardenal ToLEDO
(Summae Casuum Conscientiae, Lib. 11, cap. XXI). Después de explicar
que en el bautismo de los adultos son necesarios tres requisitos previos:
intencién, fe y contricién de los pecados cometidos, continia: «Haec
autem non eodem modo sunt necessaria. Intentio namque ita est nc-
cessaria ut si desit actualis vel virtualis, non sit baptismus. Unde fit
ut qui renuens invitus baptizatur, non sit vere baptizatus; si tamen
interius consensit, quamvis metu et vi, tunc baptizatus est et recepit
characterem, sed non gratiam; cogendusque est ut maneat in fide

206



NOTAS AL CAPITULO II

Christiana». Asi el converso por coaccién cargaba con las responsa-
bilidades del bautismo, mientras que se le negaban sus beneficios es-
pirituales.

(85) AHN, Ing., Lib. 245, fol. 97. (Olim AGS, Ing., Lib. 4).

(86) DanviLa Y Corrapno, Expulsion, p. 88.

(87) MS. Informatio.

(88) l.oazes, Tractatus, cols. 1, 17, 45, 601, 62.

(89) SanpovaL, Lib. XIII, XXVIII. Savas, Anales de Aragdn, capi-
tulo CXXVIIL. DanviLa Y CoLrano, Expulsion, pp. 90-1.

(90) SanpovaL, Savas, loc. cit. BLEDA, Cronica, p. 641,

(91) Fonseca, Giusto Scacciamento, p. 11 (Roma, 1611); BLEDa, loc.
citada y su Defensio Fidei, p. 123.

(92) AHN, Juq., Lib, 1218, fol. 47. (Olim AGS, Ingq., Lib. 926). AHN,
Cédices. Bulario de Inquisicion, Lib. 2B, fol. 58.

(93) SaNDovAL, loc. cit, Savas, loc. cit. Danvita Y CoLLADO, pp. 92-3.
Boronar, I, 141,

(94) Savas, loc. cit.

(95) LLORENTE, Anales, 11, 287,

(96) AHN, Ing., Lib. 1.219, fol. 285. (Olim AGS, Ingq., Lib. 927). BLE-
DA, Defensio Fidei, pp. 463-66.

(97) DanviLA Y CoLLADO, pp. 94-8. FERNANDEZ Y GONZALEZ, p. 443.
Savas, cap. CXXVII.

(98) Savas, loc. cit. DANVILA, pp. 97-8.

(99) AHN, Inq., Lib. 1219, fol. 285. (Olim AGS, Ing., Lib. 927). Bo-
RONAT, I, 403.

(100) Savas, cap. CXXVII. LLORENTE, Anales, II, 296. DANVILA, p. 99.

BoRroNaT afirma (I, 157) que la mayor parte de los moros valencianos
embarcaron en Corufia, mientras que otros muchos del resto de Espaiia
se dirigieron a Francia a través de Vizcaya, pero él no cita ninguna auto-
ridad, y los documentos y los escritores de la época guardan silencio
acerca de tal éxodo, mientras que las estadisticas y el desarrollo de
los acontecimientos muestran que, salvo aquéllos que escaparon a Ber-
beria, practicamente toda la poblacién morisca quedé en el pais.

(101) GuEevARra, Epistolas familiares, p. 543. AHN, Ing. Leg. 705.
folio 3. (Olim AHN, Ing., Valencia, Leg. 205).

BLEDA (Defensio Fidei, p. 125) dice que GUEVARA exagera y que en
1573 habia en Valencia sélo 19.801 familias moriscas.

No es facil determinar la poblacién morisca de Valencia. Una deta-
llada lista para todo el reino, fechada en 1520 (pero que el padre Boro-
NAT cree que fue objeto de sucesivas correcciones hasta 1550) muestra
un total de 52.689 hogares de cristianos viejos y 31.815 de cristianos
nuevos. En 1582 Ximénez de Reynoso, Inquisidor de Valencia, estimaba
la poblacién morisca entre 19.000 y 20.000 familias. Hacia 1601 Feliciano
de Figueroa, obispo de Segorbe, entendia que alli habia 460 nicleos de
poblacién morisca, que comprendian 28.000 hogares y un total de 120.000
almas. (Boronart, I, 42842, 596; II, 431).

(102) Sanpovar, Lib. XIII, XXIX. DorMER, Lib. II, cap. VIII, IX.
BLEDA, Crdnica, p. 649.

(103) Savas, cap. CXXX. DORMER, Lib. II, cap. I.

(104) Sanpovar, Lib. XIII, XXVIII. DoRMER, loc. cit.

207



NOTAS AL CAPITULO Ii

(105) AHN, Ing., Lib. 1.231, fol. 108. (Olim AGS, Ing., Lib. 939).

(106) BoRroNAT, I, 432-8.

(107) Ibidem, I, 1625.

(108) AHN, Inq., Lib. 320, fol. 183. (Olim AGS, Ing., Lib. 76).

(109) Ibidem, fol. 312.

(110) AGS, Patronato Real, Ing., Leg. tnico, fols. 38, 39.

(111) CODOIN, XVIII, 106-13. AHN, loc. cit,, fol. 37.

(112) AHN, Ing., Lib. 1.231, fol. 9; Lib. 1214, fol. 15. (Olim AGS,
Inquisicién, Lib. 939; Lib. 922).

(113) Ibidem.

(114) Ibidem.

(115) Ibidem.

(116) Danvira Y CorLapo, pp. 183-88. Cf. AHN, Ing., Leg. 505, n. 1,
folio 107. (Olim AHN, Ingq., Valencia, Cartas del Consejo, Leg. 505).

(117) AHN, Ing., Leg. 705, fol. 3. (Olim AHN, Ingq., Valencia, Leg. 205).
DanviLa Y CoLLADO, p. 228.

(118) AHN, Ing, Leg. 505, n. 2, fols. 14, 15, (Oiim AHN, Ing., Valen-
cia, Leg. 5).

(119) AHN, Ing., Leg. 502, n. 10, fol. 79. (Olim AHN, Ingq., Valen-
cia, Leg. 2).

(120) Ibidem, Leg. 598, 599. (Olm AHN, Ingq. Valencia, Leg. 98;
Legajo 99).

(121) BoroNart, I, 540-69.

(122) GacHARD, Voyages des Souverains des Pays-Bas, 1, 208,

(123) Sayas, cap. CX DORMER, Lib. II, cap. I.

(124) DaNviLa Y CoLLADO, p. 116. BLEDA, Defensio Fidei, p. 190.

(125) AHN, Cédices. Bulario de Inquisicicn, Lib.2 B, fols. 94, 96, 105.

(126) AHN, Ing., Lib. 321, fol. 227. (Olim AGS, Ingq., Lib. 77).

(127) CODOIN, t. V, p. 81.

(128) Ibidem, t. V, pp. 92, 93, 102-7.

(129) DaNvILA Y COLLADO, pp. 167-71; BoRoNAT, I, 238; BLEDA, Defensio
Fidei, p. 192; AGUIRRE, Concil. Hispan., V, 415, 419, 432.

(130) Boronart, 11, 45-6, 69-71, 169, 435, 438, 478, 683.

(131) Ibidem, 11, 436, 440-3.

(132) DanviLa Y CoLrLaDO, pp. 126, 129, 181, 183, 194; BORONAT, I,
443-69, 569.

(133) AHN, Ing., Leg. 705, fol. 3. (Olim AHN, Ing., Valencia, Leg. 205).

(134) AHN, Ing., Lib. 1.218, fols. 57, 80. (Olim AGS, Ing., Lib. 926).
AHN, Cédices. Bulario de Inquisicion, Lib. 2B, fol. 79.

(135) AHN, Ing., Lib. 1.218, fols. 49, 53, 59, 63, 67. (Olim AGS, Ing.,
Libro 926). AHN, Cédices. Bulario de Inquisicidn, Lib. 3B, fols. 51, 85, 88,
109; Lib. 4B, fols. 24, 103. AHN, Inq., Hacienda, Leg. 5.122. (Olim AA,
Hacienda, Leg. 1.049).

(136) BoRroNAT, II, 439.

(137) AHN, Cédices. Bulario de Inquisicion, Lib. 4B, fol. 128. AHN,
Inquisicion, Lib. 1.218, fol. 71. (Olim AGS, Ing., Lib. 926).

(138) BoroNaT, I, 669; I1, 8. EscoLaNo, Década primera de la His-
toria de Valencia, 11, 1783-97 (Valencia, 1610-11).

208



NOTAS AL CAPITULO II

(139) AHN, Ing., Leg. 505, fols. 185, 186, 220, 295, 297-99. (Olim AHN,
Inquisicién, Valencia, Leg. 5).

(140) DanviLa Y Corrapo, p. 130.

(141) AHN, Cédices. Bulario de Inquisicion, Lib. 3B, fol. 33.

(142) CODOIN, t. V, p. 104.

(143) Ibidem, pp. 100, 101, 107, 108, 122.

(144) AHN, Lib. 245, fol. 262. (Olim AGS, Ing., Lib. 4).

(145) DanviLa Y Corrapo, pp. 164, 167. AHN, Inq. Leg. 598. (Olim
AHN, Ing., Valencia, Leg. 98).

(146) «Discorso de la Vida de D. Martin de Ayala», en Revista cri-
tica de Historia y Literatura, 1902, p. 375.

(147) DoRMER, Lib. II, cap. I. DanviLa Y Corrapo, pp. 101, 105.

(148) Los zofres o zofras eran impuestos o sisas que pagaban los
mudéjares ademas de la divisién de las cosechas. Esto seguirfa siendo
una carga abusiva hasta el fin: XiMENEZ, Vida de Ribera, pp. 362, 444.

{149) AHN, Coédices. Bulario de Inquisicion, Lib, 174B, fol. 118.

(150) AHN, Ing., Lib. 321, fol. 227, (Olim AGS, Ing., Lib. 77).

(151) BoroNAT, T, 531; 11, 147.

(152) BLEDA, Cronica, p. 1030; Defensio Fidei, pp. 41, 51; FONSECA,
Giusto Scacciamento, p. 65.

(153) Danvira Y CoLLaDO, pp. 128, 133, 211, Boletin, abril, 1887, p. 288.
BoronNart, I, 469.

(154) AHN, Ingq., Lib. 245, fol. 263. (Olim AGS, Ing., Lib. 4). BNM,
MSS.,, P. V, 3, n. 20.

(155) DanviLa Y Coliapo, p. 127. CODOIN, V, 83, 102, 123. JANER,
Condicion social de los Moriscos, p. 342. BORONAT, 1, 233, DANVILA en
Boletin, abril, 1877, pp. 276-306.

(156) GUADALAJARA Y XAVIERR, Expulsién de los moriscos, fol. 62.
AHN, Ing., Lib. 254, fol. 372. (Olim AGS, Ing., Lib. 254). Relazioni Venete,
Serie 1, t. VI, p. 407.

(157) AHN, Ingq., Lib. 1.232, fol. 296. {Olim AGS, Ing., Lib. 940). Gua-
DALATARA Y XAVIERR, fol. 64; LaNuza, Historias de Aragon, 11, 417 (Za-
ragoza, 1622).

(158) BLEDA, Defensio Fidei, p. 372. FONSECA, p. 377.

(159) NAVARRETE, Comuservacion de Monarquias, pp. 51-3 (Madrid,
1626).

(160) BLEDA, Crdnica, pp. 95-2.

(161) FoNSEcA, p. 72. Cf. BLEDA, op. cit., p. 905.

(162) Concil. Trident., Sess. XXIC «De Reform. Matrim.», cap. 1.

(163) DanviLA Y CoOLLADO, p. 169. AGUIRRE, Conc. Hisp., V, 418.

(164) AHN, Cédices. Bulario de Inquisicion, Lib. 4B, fols. 101, 102.
Boronar, I, 661.

(165) Nueva Recop., Lib. VIII, Tit. 11, ley 13, cap. IX.

(166) BoroNAT, I, 589. BLEDA, Defensio Fidei, pp. 57, 421; DANVILA,
pagina 230.

(167) BoRoONAT, I, 208-12; EscoraNo, II, 1746-68, 1798-1810. Persiles y
Sigismunda, Lib. 11, cap. XI.

(168) DanviLA Y CoLLADO, pp. 161, 182, 205, 207.

(169) BoronNAT, I, 207. Constitutions en la Cort de Barcelona en
lany 1520; en lany 1547 (Barcelona, 1520, 1548).

209



NOTAS AL CAPITULO II

(170) PepRO MARTIR DE ANGLERfA, Epist. 499; MARIANA, Hist. ue Es-
para, IX, 217 (ed. 1796).

(171) Daxvira Y CoLrrapo, pp. 109-12, 118, 129, 132, 210. Nueva Recop.,
Libro VIII, Tit. II, ley 20. AHN, Ing., Lib. 1.232, fols. 69, 184. (Olim AGS,
Inquisicion, Lib. 940); BoRrONAT, I, 471, 499.

(172) FonNseca, pp. 341, 343,

(173) GuapaLAJARA Y XAVIERR, fols. 160-3.

(174) Pepro MARTIR DE ANGLERIA, Epist. 499.

(175) EscorLaNo, II, 1448.

(176) Boronar, I, 179.

(177) DaNviLA Y CoLLADO, p. 158.

(178) Depéches de M. de Fourquevaux, 1, 8, 13.

(179) AHN, Ing., Leg. 530. (Olim AHN, Ing. Valencia, Leg. 30).

(180) Relazioni Venete, Serie I, t. VI, pp. 165, 241.

(181) BLEDA, Defensio Fidei, pp. 272, 276, 285.

(182) AHN, Ing., Cartas del Consejo, Leg. 505, fol. 192, (Olim AHN,
Inquisicion, Valencia, Cartas del Consejo, Leg. 3).

(183) Memoires du Duc de La Force, 1, 217-20, 339-45 (Paris, 1843).
Escorano, IT, 1811-18.

(184) JANER, p. 274.

(185) Memoires de La Force, 1, 217, 221-2.

(186) Ambassade en Turquie de Jean de Gontaut-Biron, Baron de
Salignac, 11, 353 (Paris, 1889).

(187) DaxviLa Y CoLLapo, pp. 2504,

(188) BLEDA, Cronica, p. 928; Defensio Fidei, pp. 13-14, 502.

(189) BoroNaT, I, 291-4, 596, 603-4; DaNvILA ¥ ColrLapo, pp. 196-200.

El memorial, en una forma algo mds minuciosa, fue presentado a
la conferencia de obispos en Valencia, el 22 de noviembre de 1608, y
entonces Ribera atirmé que aquello era una alucinacién basada en la
ignorancia: BoroNart, II, 132, 493 y s.

(190) Boronart, I, 610-34.

(191) DanviLa Y CoLrADO, p. 227,

(192) BoronarT, II, 64.

(193) BoronNaT, I, 366.

(194) Ibidem, I1, 75, 98-111.

(195) Boroxnat, II, 464-74.

(196) XimENez, Vida de Juan de Ribera, p. 381.

(197) JANER, p. 299,

(198) DanviLa v Corrapo, pp. 274-86; BoroNaT, 11, 506; JANER, pagi-
nas 282-91.

(199) XiMENEZ, p. 397; BoroONAT, II, 501.

(200) BoronaT, II, 501, 167; BLEDA, Cronica, p. 988.

(201) GuapaLAJARA Y XAVIERR, fol. 109; FoNsEca, pp. 148-58.

(202) JANER, p. 299.

(203) FoNSEcA, pp. 165, 198.

(204) Fonseca, pp. 199 y s. AHN, Ing., Leg. 705, fol. 2. (Oim AHN,
Inquisicion, Valencia, Leg. 205). BLEDA, Crdnica, p. 1000.

(205) DanviLa Y CoLLApo, p. 301; Fonseca, p. 219.

(206) BoronAT, II, 240.

210


http:XAVIF.RR

NOTAS AL CAPITULO II

(207) FoNsecA, pp. 202 v s., 219; Jang, p. 203; B21»3, Cronica, p. 1004.
Boronar, II, 210.

(208) FonsgcA, pp. 212-22; EscoraNo, IT, 1988; BrLepa, Créeeca, pp. 999,
1001-3, 1005-7, 1020; BoroNat, 11, 234.

Un informe, al parecer redactado por el tribunal de Valencia, situaba
el total en la mas moderada cifra de 100.656, descomponiéndose asi:
en Valencia, 17.766; en Alicante, 32.000; en Denia, 30.000; en Vinaroz,
15.200, y en Moncofar, 5.690. AHN, Ing. Leg. 705, fol. 2. (Olim AHN,
I'nquisicion, Valencia, Leg. 205).

(209) FONSECA, pp. 23449; BLEpA, Cronica, pp. 1009-20; EscoLaNoO,
11, 1972.

(210) CaBRERA, Relaciones, pp. 386, 390, 396, 402. Nueva Recop..
Libro VIII, Tit. I, ley 25; BLepA, Cronica, pp. 103842; JANER, pp. 295,
296. Ct. BrRAvo, Catdlogo de los Obispos de Cérdoba, p. 582.

(211)  GUAPALAJARA, fol. 144; AcuILarR Y CAro, Memorial Ostipense, I,
164-66, (Estepa, 1886).

(212) Danvira Y CoLLAbo, p. 292; CaBRERA, Relaciones, pp. 386, 389,
390; BLEDA, Crdnica, pp. 10367,

(213) DanviLa Y CoLLApo, p. 310; Boronar, 11, 288-91; BLEDA, Croni-
ca, p. 1051; CABRERA, Relaciones, pp. 393, 396.

(214) Tapr1a, Historia de la Civilizacién espariola, 111, 272; CABRERA,
Relaciones, p. 402; BoraruLL Y Broca, Historia de Catalusia, VII, 292
(Barcelona, 1878); WaTsoN, Philip 111, apéndice B.

(215) Lanuza, 1I, 49; BLepa, Crdnica, p. 1045; DanviLa Y CoLLADO,
pagina 311; GuaDALAJARA Y XAVIERR, fols. 124-8.

(216) JaNER, p. 280; Boronat, I1, 298, 301, 596; BLEDA, Defensio Fidei,
paginas 602-6, 6312.18; WatsoN, Philip IlI, apéndice B; GUADALATARA Y
XAVIERR, fols. 135-41.

(217) BLEDA, Crdnica, pp. 1046-50; GUADALATARA Y XAVIERR, fol. 142;
JANER, p. 90; Lanuza, 11, 249,

(218) Memoires de Richelieu, I, 88 (Paris, 1823).

(219) Memoires de La Force, 11, 8-12, 288-311,

(220) CaBRERA, Relaciones, pp. 410, 413, 415, 418,

(221) JANER, pp. 344, 345, 350; BoroNaT, II, 293.4; BLEDA, Crdnica
pagina 1051-2; Defensio Fidei, pp. 524-5, 607-12; CABRERA, Relaciones,
pagina 415.

(222) CaBRERA, Relaciones, pp. 434, 437, 440, 5322; BLepa, Crdmnica,
paginas 1044, 1057-8, 1060; JaNer, pp. 351, 355, 356, 357, 360; DANVILA Y
Co1LApo, pp. 212, 213.

(223) BLEDPA, Cronica, pp. 1058-60; JANER, pp. 361-66; CABRERA, Rela-
ciones, pp. 531, 546; DanviLa vy CorLapo, pp. 314, 317; BoRronart, II,
285-7, 593.

(224) BLEDA, Crdnica, pp. 1021-3; V. pE 1A FUueNtE, Hist. eccles. de
Espana, 111, 228; BoronNAaT, I, 197; I, 307.

(225) AHN, Ingq., Leg. 872. (Olim ABN, Ing., Valencia, Leg. 372).

(226) MSS. de la BRC, 218*, 224.

(227) Autos acordados, Lib. VIII, Tit. II, Autos 4, 6.

(228) Se respeta el probable error del original, pero donde dice
Libro 552, seguramente deberd decir Leg. 552, al cual corresponde el

211



NOTAS AL CAPITULO II

legajo actual n. 2.135. AHN, Ing., Lib. 822, fols. 22, 23. (Olim AGS, Ing.,
Libro 552).

(229) E. N. AbLER, en Jewish Quarterly Review, XIII, 417. AHN,
Inquisicién, Leg. 3.598, fol. 2. (Olim AGS, Ing., Leg. 1.479).

En el escrito de ADLER, por una errata de imprenta, el auto del 10 de
octubre es atribuido a Cérdoba, 15 de mayo.

(230) Marute Y LuQuiN, p. 268.

(231) Danviea Y CoLrapo, p. 318.

(232) AHN, Ing., Leg. 600. (Olim AHN, Inq., Valencia, Leg. 100).

(233) GUADALAJARA Y XAVIERR, Expulsion, fol. 163; Historia Pontical,
V, 161; Escorano, II, 1990; NaAVARRerE, Conservacion de Monarquias,
pagina 50; DAviLa, Vida y Hechos del Rey Felipe 111, p. 151; VAN DER
HAMMER Y LEON, Felipe el Prudente, fol. 33; ALFONSO SANCHEZ, De Rebus
Hispan. Anacephaleosis, p. 390.

(234) LLoORENTE, Hist, crit,, cap. XII, art. 1, n. 20; JANER, p. 143; V. DE
LA Fuentg, I1I, 229; DanviLa Y CoLLADO, pp. 33740; Boronar, 11, 307.

(235) PELLEGRINI, Relazioni di Ambasciatori Lucchesi, p. 32 (Luc-
ca, 1903).

(236) FoNsEcA, pp. 222-6.

(237) Ambassade de Salignac, 11, 389, 434. Memoires de Richelieu,
I, 89.

(238) Secret. Sac. Congr. S. Officii, p. 435 (Bibl., del AdSR, Fondo
Camerale, Congr. del S. Officio, Vol. 3).

(239) CaBRERA, Relaciones, pp. 391, 396. AHN, Ing., Leg. 705, fol. 2.
(Olim AHN, Ing. Valencia, Leg. 205); JuaN RipoLL, Didlogo de Consue-
lo, fol. 20 (Pamplona, 1613); BLEDA, Crdnica, p. 1021; EscoranNo, II, 1988.

(240) BoroNaT, II, 243-5.

(241) Escorano, 1II, 1992,

(242) CaBRERA, Relaciones, p. 404.

(243) Escorano (II, 2001) atribuye la fiebre que acabé con la vida
de Ribera en enero de 1611 a la execracién despertada por la miseria
del reino a consecuencia de la expulsién, de la que se le tenia por
responsable, y a las vejaciones sufridas en sus desatentados esfuerzos
para expulsar a los que atin quedaban.

(244) JANER, p. 343.

(245) WATSON, Philip 111, apéndice B.

(246) CABRERA, Relaciones, p. 458.

(247) Mémoires de Richelieu, 1, 86.

212



CarituLro III

PROTESTANTES

La suerte del pequefio grupo de protestantes espaiioles ha
despertado la maxima simpatia entre los estudiosos modernos,
cosa de que no hay que sorprenderse. Mucho se ha escrito
acerca de ellos, y sus obras han sido recogidas y reimpresas
con piadosa diligencia, pero se ha exagerado mucho la impor-
tancia del movimiento reformista. Nunca hubo el mas leve
asomo d= auténtico peligro de que el protestantismo produ-
jera una impresién tan permanente en las profundas e irra-
cionales convicciones religiosas de la Espafia del siglo xvI
como para perturbar su organismo politico; el ansia creada
por los sucesos de Valladolid y Sevilla de 1558 y 1559 fue un
simpl= episodio pasajero que no dejo huellas en las creencias
populares. Sin embargo, debido al momento en que surgid,
ejercié una duradera influencia sobre el futuro de la Inqui-
sicién y sobre la evolucién del pais. Por entonces la actividad
que era razén de ser de la Inquisicién parecia que iba a desa-
parecer, pues casi habia conseguido extirpar por completo el
judaismo de Espafa, mientras que atn no habia empezado a
dejarse sentir la influencia de los cristianonuevos portugue-
s=s y estaban en suspenso sus operaciones contra los moriscos
de Valencia. El panico mafiosamente excitado ante la apari-
cién de esos brotes de luteranismo la hizo nacer a nueva vida
e importancia y creerse merecedora de la gratitud del Estado,
que le permitié dominar el pais durante el siglo xvi1, a la vez
que su audaz accién contra Carranza demostré que nadie se
encontraba en posicién tan alta como para quedar fuera de

213



PROTESTANTES

su alcance. Consiguié ademas una base tinanciera mas sélida
que la que disfrutaba anteriormente, y al mismo tiempo el
Inquisidor General Valdés se libré del destierro y la desgra-
cia. Pero aun mds importante que todo esto fue el temor a la
herejia, que sirvié de justificacién para aislar a Espafna del
resto de Europa y excluir todas las ideas extranjeras, con lo
que se detuvo el desarrollo de la cultura y la ciencia y se pro-
longé ¢l medievalismo hasta la época moderna. Ahi radica la
verdadera significacién del pequefio movimiento protestante
y de su represién, y es esto lo que merece la atencién del es-
tudioso mas que los espantosos dramas de los autos de fe.

Antes de la rebelion luterana habia mucha libertad de pen-
samiento y expresion en toda la catélica Europa. Ni Erasmo
ni los escritores y predicadores populares sentian escriipulos
en ridiculizar, atacar y condsnar las supersticiones del pue-
blo, los vicios, la codicia y la corrupcién del clero, ni la vena-
lidad y opresién de la Santa Sede. El franciscano Thomas
Murner, quien mds adelante llegé a ser muy virulento adver-
sario de Lutero, fustigaba al clero, tanto regular como s=cular,
con mas energia, si bien con menos talento que Erasmo. El
mismo Erasmo en su Enchiridion Militis Christiani o Manual
del caballero cristiano no duda en estigmatizar como nuevo
judaismo la importancia atribuida a las observancias exter-
nas, que habfan suplantado a la verdadera piedad y hecho
olvidar las ensefianzas de Cristo. Y el Enchiridion habia sido
aprobado por Adrianc VI cuando, antes de Papa, era rector
de la Universidad de Lovaina.

Pero, cuando a fin de curar estos males universalmente
reconocidos, resulté necesario someter a juicio ciertos dogmas
de la teologia escolastica cuya consecuencia eran estos males,
cuando el norte de Europa casi unanimemente se alzé en apo-
yo de Lutero y la curia hubo de reconocer que tenia que en-
frentarse no con un simple debate académico entrz monjes,
sino con una revolucién en rapido aumento, pronto se sintié
la necesidad de una rigida definicién de lo ortodoxo, mientras
que la licencia que de buzn humor se habia estado tolerando
con tal que no amenazara la pérdida del poder y las riquezas
pasé a ser herejia que diligentemente habia que denunciar y
castigar implacablemznte. Hombres que se tenian a si mismos
por buenos catélicos y nunca habian pensado en retirarle la
obediencia a la Santa Sede se encontraron acusados de here-

214



ENTRE ERASMO Y LUTERO

jia y expuestos a sus penas. Antes de las definiciones del Con-
cilio de Trento habia un cierto ambitc de cuestiones discuti-
bles dentro del cual ninguna resolucién autorizada habia he-
cho atn de especulaciones ds eruditos articulos de fe. Por
ejemplo, a Erasmo no se le habian pedido cuentas por afirmar
que la confesién sacramental no es de derecho divino; pero,
cuando el conflicto se agudizé y la Iglesia comprendié que
debia defender sus ensefianzas, se declardé herético hasta dis-
cutir el origen divino de la confesidn, incluso antes de que el
Concilio lo definizse como de fide. Hallaremos luego que hay
dos clases' distintas de victimas principales de la accién inqui-
sitorial. Antes de mediados de siglo gran nimero de ellas son
herejes inconscientes, personas que con anterioridad a la con-
dzna de Lutero hubieran sido tenidos por indudablemente or-
todoxas. Después de 1550, salvo algunas excepciones, como la
de Carranza, estan los que a plena conciencia abrazan més o
menos doctrinas de la Reforma. Aparte de éstos, otra clase, y
nc la menor numerosa, es la de quienes incurren, imprudentes,
en vehemente sospecha de herejia por simple descuido, en me-
dio del constante aumento de rigor de las observancias exter-
nas. Indudablemente en la primera de estas categorias es don-
de hemos de clasificar a la primera victima del llamado lutera-
nismo de la que hz hallado constancia, Gonsalvo, un pintor
de Montealegre, Albacete, residente en Mallorca y relajado
en 1523 por aquel tribunal como luterano. Es inconcebible
que por entonces hubieran podido penetrar los «errores lute-
ranos» en Mallorca, ni que el inquisidor pudiera tener claro
conocimiento de en qué consistian. Como Gonsalvo es cali-
ficado de negativo, sin duda se consideraba a si mismo buen
catélico. Perecié precisamente porque €l no podia admitir ser
otra cosa (1).

Hasta 1521 la curia no sintié la necesidad de impedir en
Espaifia la difusién de las nuevas doctrinas con los escritos
de Lutero. El nuncio Aleander, escribiendo desde Worms el
18 de febrzro de aquel afio, sefialaba que en Flandes se estaban
imprimiendo versiones castellanas de los libros de Lutero de-
bidas a esfuerzos de marranos, y que Carlos V ya habia dadc
6rdenes de prohibirlas (2). Actuando rapidamente en esto,
Leén X dirigié breves el 21 de marzo al Condestable y al Al-
mirantes de Castilla (gobernadores en ausencia de Carlos)
exhortdndolos a impedir su introduccién y el cardenal Adriano

215



PROTESTANTES

se apresur6 a ordenar el 7 de abril a los tribunales que se
incautaran de todos los libros peligrosos que pudiesen hallar,
orden que €l mismo repetiria el 7 de mayo de 1523 junto con
instrucciones a los corregidores de hacer cumplir la de entre-
gar los libros a los inquisidores (3). Muy graves cartas le es-
cribieron también a Carlos V el 12 y 13 de abril de 1521 una
asamblea de grandes y el Presidente y el Consejo de Estado,
urgiéndolo a adoptar severas medidas para impedir la pro-
pagacion del luteranismo, que se estaba introduciendo en
Espafia y amenazaba desarrollarse (4).

Esas pueden considerarse medidas de precaucién, mas que
encaminadas a hacer frente a una situacién existente. Segin
las actas de la Inquisicién que se han examinado, todavia no
hay rastro de procesamientos por luteranismo durante varios
afos, salvo el caso solitario antes referido. Al regresar Carlos
a Espaiia en 1522, la influencia de Erasmo parecia prometsr
una perpetuacion de la libertad e incluso licencia de expre-
sién, de las que él era protagonista. El Emperador era admi-
rador suyo. Serlo lleg6 a estar de moda entre los cortesanos
y eclesiasticos con pretensién de cultos. El Inquisidor General
Manrique lo defendia abiertamente, y lo mismo el Primado
Alfonso de Fonseca, arzobispo de Toledo. Su inmensa repu-
tacién, la inmunidad que le otorgaba el patrocinio de papas
sucesivos frente al ansia de venganza de las Ordenes religio-
sas, provocadas por su inmisericorde ridiculizacién, y la futi-
lidad de su condena por varias facultades académicas, pare-
cian garantizar seguridad a los que se limitaban a hacerse eco
de opiniones que €l habia puesto en circulacién. Asi siguieron
las cosas hasta que en 1527 se publicé una traduccién de su
Enchiridion hecha por Alonso Fernadndez de Madrid, arce-
diano de Alcor. Estaba dedicada al arzobispo Manrique, quien
la habia hecho examinar como se debia y autorizé su publi-
cacién. Tuvo éxito inmediato y fue muy leida. Pero desde el
punto de vista dz la teologia escolastica era demasiado vulne-
rable para no mover a los frailes a atacarla. Los pualpitos, que
ellos practicamente monopolizaban, resonaron con sus denun-
cias, tanto que Manrique tuvo que intervenir. Muchos cono-
cidos frailes fueron llamados a comparecer ante la Suprema
y severamente amonestados por excitar al pueblo contra Eras-
mo en desafio de numerosos edictos; si encontraban errores
en el libro, debian denunciarlos a la Inquisicién. Pronto fue

216



ERASMISTAS: UCEDA

aceptado el reto. Con la ayuda del embajador inglés, Edward
Lee, que posteriormente serfa azobispo de York, se formé una
lista de veintiin articulos, que comprendian desde el arria-
nismo hasta la irreverencia a la Virgen y la negacién de varios
puntos esenciales sobre el estamento sacerdotal. Sometidos
a una junta de veinte tedlogos y nueve frailes, polemizaron
durante un mes sobre los dos primeros. El debate prometia
ser interminable, y Manrique lo suspendié, a la vez que dic-
taba una prohibicion absoluta de escribir contra Erasmo.
Pero, como ya hemos visto, cayé en desgracia en 1529 y fue
relegado a su sede de Sevilla, Carlos salié de Espafia el mismo
afo, llevandose algunos de los més poderosos protectores de
los erasmistas, y los inquisidores, muchos de ellos frailes,
estaban avidos de poner al descubierto la herejia latente en
la libertad de expresién que habia llegado a ser corriente en-
tre los que se jactaban d= cultos (5).

Un caso tipico de esta clase es el de Diego de Uceda, al
que ya hemos aludido por otros motivos (vol. II, p. 136). Era
un hidalgo de Cérdoba de linaje de cristianoviejos sin tacha
alguna. Aunque cortzsano, era estudioso y profundamente re-
ligioso, e incluso acariciaba propésitos de ingresar en la orden
de los jerénimos. Admiraba mucho a Erasmo, y el fracaso
de la Inquisicién en sus esfuerzos por condenarlo le hizo sen-
tirse seguro de estar sus obras aprobadas, con lo qus Diego
se gand algunos reproches por citar constantemente sus opi-
niones e intentar inculcarlas a otros. En febrero de 1528 via-
jaba de Burgos a Cérdoba, y una tarde en Corezo comsznzé a
discutir con un hombre llamadoc Rodrigo Durdn, quien con
su servidor Juan de Avella se dirigia a Sevilla a embarcarse
para las Indias. La discusién recayé sobre la confesién y luego
sobre las imagenes, a propésito dz lo cual Diego cité los pun-
tos de vista de Erasmo. Mas tarde sobre los milagros de un
cristiano esclavo en Africa que pidi6 a la Virgen de Guadalupe
que lo liberase, y su amor, que lo oy6 por casualidad, lo metié
en un arca, hizo su propia cama encima y alli se durmié, re-
sultando que a la mafiana siguiente el arca se encontraba en
Guadalupe con el amo dentro y el cristiano encima. Algo ha-
blaron también de Lutero, cuyo nombre mezclé con el de Eras-
mo. Al llegar a Toledo, Duran denunci6é a Diego al tribunal,
siendo su servidor el necesario conteste, y continué viaje a
las Indias. Diego fue seguido hasta Cérdoba y de alli enviado

217



PROTESTANTES

preso a Toledo, donde en vano protesté de su ortodoxia y
ofrecié someterse a la Iglesia, pero sus frecuentes menciones
de Erasmo no debieron de favorecer su caso. Probé con tes-
tigos que acostumbraba confesarse cuatro veces al afto, que
aprovechaba todas las indulgencias y que era un hombre de
vida intachable y firmzs convicciones religiosas. Todo fue en
vano. Ya he expuesto cémo fue torturado, confesd, revocod
luego su confesion, y fue por fin condenado a una penitencia
humillante el 22 de julio de 1529, arruinando su vida y dejan-
do una mancha indeleble en una familia que se enorgullecia
de su limpieza (6).

El peligro que se cernia sobre los erasmistas se muestra
de manera aun mas elocuente en el caso de un hombrz con-
siderado quiza el mas eminente de todos los erasmistas de
Espaiba. Nadie parecia serlo mas por su saber e inteligencia
que el doctor Juan de Vergara. Habia sido secretario de Cis-
neros cuando éste era arzobispo de Toledo, y posteriormente
de Fonseca, quien le sucedio en la dignidad primacial en 1524.
Cisneros lo habia nombrado profesor de Filosofia en Alcala,
donde tradujo el libro de la Sabiduria de Salomén para la
Biblia Poliglota Complutense, y también los tratados de Ani-
ma, de Physica y de Metaphysica para la proyectada edicién
de Aristételes. Era un clegante poeta latino. Menéndez Pelayo
dice que se le debe considerar «padre de la critica histérica».
Grandemente estimado por Manrique, fue vehemente defensor
de Erasmo en la disputa sobre el Enchiridion (7). Mas ade-
lante tendremos ocasion de ocuparnos de las aventuras de la
alumbrada Francisca Hernandzz y de los hombres que com-
prometié en sus andanzas. Entre ellos estaba Bernardino de
Tovar, también erasmista, hermanastro de Vergara, el cual se
atrajo la enemistad de Francisca por liberarlo de sus garras.
Para vengarse, cuando fue juzgada en 1530, acus6é a Vergara
de defender todas las doctrinas de Lutero excepto en cuanto
a la confesién y de poseer algunas de sus obras. Era cierta
esta ultima acusaciéon. Cuando en 1530 Manrique le ordsné
entregar tales libros, Vergara, después de algun titubeo, los
llevé al tribunal. Otro de los discipulos de Francisca, fray
Francisco Ortiz, también al ser juzgado, acusé a Vergara de
negar la eficacia de las indulgsncias y burlarse de la Univer-
sidad de Paris porque ésta habia condenado los escritos de
Erasmo en los cuales, decia €], la Iglesia no habia hallado

218



ERASMISTAS: VERGARA

errores heréticos. El tribunal recogié otras pruebas contra
Vergara y se afané en buscar mads, llsgando para ello hasta
Flandes. En mayo de 1533 surgié un testigo espontdneo en
Diego Herndndez, bufén de un sacerdote a quien Maria de
Cazalla habia tenido como confesor hasta que lo dzjé por
haber seducido a una monja y afirmar que eso no era pecado.
Tal notabilidad elaboré una lista de setenta herejes luteranos,
calificados segiin sus grados de culpabilidad, entre los cuales
Vergara figuraba como fino lutherano endiosado y abstraido
en misticismos. Cualquier duda que pudiese haber para dete-
ner a tal hombre desaparecié al descubrirse en abril de 1533
que se habia comunicado con Tovar en la cércel sobornando
a los oficiales. El fiscal present6 su clamosa el 17 de mayo
acusando a Vergara de ser fautor y defensor de herejes, difa-
mador de la Inquisicién y corruptor de sus oficialzs. Se si-
guieron su detencién y encarcelamiento el 24 de junio.

Esto causé sorpresa general. El arzobispo Fonseca quedé
profundamente conmovido y traté de conseguir su libertad
bajo fianza d= cincuenta mil ducados o de confinarlo en arres-
to domiciliario, pero el unico resultado de sus esfuerzos fue
mover al tribunal a cegar las ventanas de la celda de Vergara,
convirtiéndola en una mazmorra, lo que afecté seriamente a
su salud. El juicio sz desarrollé en sus fases regulares. El
acusado rehusé los servicios de un abogado, y el 29 de enero
de 1534 presenté su defensa, negando casi todos los errores
que se le atribuian y explicando el r=sto en sentido catdlico.
Se presenté luego una nueva acusacién a base de su amistad
y correspondencia con Erasmo y de haber persuadido al
arzobispo Fonseca a que le conczdiese una pensién. Fonseca
habia muerto el 24 de febrero, de modo que no se podia con-
tar con su testimonio, pero Vergara declaré que la historia
de la pension era falsa, y que aun siendo verdadera él seria ino-
cente. Todo el mundo sabia que Erasmo no tenia renta ni
beneficio alguno, que habia renunciado a varios, y que se sos-
tenia con la liberalidad de caballeros qu= le enviaban recursos
de todas partes. Fonseca sélo le habia ofrecido una renta a
condicién de venirse a residir a Alcal4, ofrecimiento que ya
le habia hecho anteriormsnte Cisneros. Cierto es que, cuando
Erasmo le dedicé su edicién de San Agustin, Fonseca le envié
doscientos ducados, bastante poco tratandose de una obra tan
extensa, para dar a los impresores el acostumbrado pour-boi-

219



PROTESTANTES

re. Fonssca se dio cuenta, y por eso, cuando se enterd de la
muerte del arzobispo Warham, de Canterbury (en 1532), acos-
tumbrado a prestar generosa ayuda econdémica a Erasmo, dijo
que estaria dispuesto a costear la edicién del libro, por lo cual
Vergara le escribié diciéndole que se le enviaria cierta canti-
dad, lo que al fin no se hizo. En cuanto a la correspondencia
con Erasmo, papas y reyes, y el emperador mismo, se com-
placian en recibir cartas suyas, y en la coleccién impresa de sus
cartas podrian verse las rzspuestas de Erasmo a él, en las que
consta le habia pedido a Erasmo que escribiera refutando a
Lutero.

El dia siguiente al de esta defensa, llegd el mas serio tes-
timonio presentado contra él. Venia de otro distinguido eras-
mista, al que entonces se juzgaba, Alonso de Virués, quien
declaré que cuatro afios antes, en una discusién acerca de si
el sacramento es efectivo ex opere operato, Vergara ridiculizo
esto como una opinién fantastica, y ademas, que no sostenia,
como debiera, ciertas doctrinas piadosas y catdlicas. Aunque
aun no se habia definido, como lo haria el Concilio de Trento
en 1547 (Sess. VII, De Sacramentis, can. VIII), que la eficacia
del sacramento por si mismo es de fide, esta doctrina no era
nueva desde el desarrollo de la teoria sacramental del siglo x11,
y resultaba indispensable para vindicar su validez aun de ma-
nos pecadoras frante a la herejia donatista. Negar esto, aun
en disputa, no podia dejar de perjudicar el caso de Vergara,
que se prolongd a pesar de los esfuerzos de sus amigos e in-
cluso de la emperatriz para que se acelerara. Finalmente el 21
de diciembre de 1535 fue condenado a aparecer como peni-
tente en un auto de fe, abjurar de vehementi, ser recluido en
un monasterio por un afio irremisible, y pagar una multa de
mil quinientos ducados. Pero a los tres meses Manrique cari-
tativamente le admiti6é a residencia al claustro de la catedral,
y el 27 de febrero de 1537 concluyé su confinamiento (8). No
incurrié en incapacitaciones, ni su reputaciéon al parecer pa-
deci6, pues conservo su canonjia de Toledo. Y ya hemos visto
que en 1547 se digusté con él el arzobispo Siliceo por opo-
nerse al estatuto de limpieza.

También Virués fue victima de la reaccién contra Eras-
mo. Era abad benedictino de San Zoilo, sabio orientalista y
predicador favorito de Carlos V, quien se lo habia llevado a
Alemania. Envidiosos del favor de que disfrutaba en la Corte

220


http:opera.to

ERASMISTAS: VIRUES, LERMA, MEZQUITA

lo denunciaron. Se citaron como pruebas contra €l pasajes
sueltos de sus sermones, y fue encarcelado en 1533. Su prisién
duré cuatro afios, a pesar de los esfuerzos de Carlos por con-
seguir su libertad. En vano alegé que unos catorce afios antes
Erasmo era considerado ortodoxo, y que los argumentos adu-
cidos eran los que él habia empleado contra Melanchton en
la Dieta de Ratisbona. En 1537 fue declarado sospechoso de
luteranismo, se le obligé a abjurar y quedé condenado a re-
cluirse en un convento por dos aflos, y a suspension de predi-
car otros dos mads. Se intereso tanto por él Carlos que, a pesar
de su acérrima objecién a la interferencia pontificia, obtuvo
de Paulo III un breve de fecha 29 de mayo de 1538 por el cual
se suspendia la sentencia y Virnués era declarado capaz para
cualquier cargo, incluso episcopal, Al morir Juan de Sarvia,
obispo de Canarias, en 1542, fue nombrado su sucesor Virués,
quien fallecié en 1545 (9).

Contemporaneo de estos casos fue el de Pedro de Lerma,
miembro de una de las principales familias de Burgos. Era
candnigo de la catedral y abad de Alcald, de gran renombre
como predicador y hombre de la méas alta consideracién. Ha-
bia pasado cincuenta afios en la Universidad de Paris, donde
la Sorbona lo habia hecho decano de su facultad. Al leer algu-
nas de las obras de Erasmo, quedé tan impresionado que
luego se advirtié su influencia en sus sermones. Denunciado
a la Inquisicién, ésta lo encarceld, y después de largo juicio
le obligé en 1537 a retractarse publicamente de once propo-
siciones en todas las ciudades en las que hubiera predicado,
debiendo confesar que las habia ensefiado a instigacién del
demonio para propagar el error en la Iglesia. Se sintié tan
humillado que se marché de Espafia. En Paris fue calidamente
recibido de nuevo como decano de la facultad, y alli murié
en 1541. Sabemos que las gentes de Burgos, que sentian por
él el maximo respeto, quedaron tan impresionadas que quie-
nes habian enviado a sus hijos a estudiar al extranjero inme-
diatamente los hicieron volver a Espafia (10).

Esta atmoésfera general de sospecha y esta exagerada sen-
sibilidad para el posible error exponia a todos al procesa-
miento por la més inocentemente descuidada expresién. Mi-
guel Mezquita, un caballero de Forniche (Teruel), comparecio
el 19 de enero de 1536 ante el tribunal de Valencia cumpliendo
una citacién, y bajo la férmula usual de pedirle que explorara

221



PROTESTANTES

su conciencia, espontaneamente se refiri6 a Erasmo y relaté
una conversacién que habia tenido cinco o seis afios antes con
un dominico, en la que habia defendido el Enchiridion basan-
dose en que habia sido examinado sin que se condenara. Pero
no resulté ser ésta la causa de su citacién, sino que Pedro
Ferrer, un cura de Teruel, lo habia denunciado por decir que
Lutero predicé el evangelio y por tanto era evangelista, mien-
tras que los seguidores del Papa deben ser llamados papistas,
y que Lutero tiene razén al sostener que la Escritura no dice
que Cristo haya dado poder a San Pedro, sino a todos los
apostoles. Mezquita explicé que, como habia estado varias ve-
ces en Italia y se le habia enviado a Flandes, el sacerdote le
pregunté por lo que alla se decia de Lutero, y que €l se habia
limitado a satisfacer su curiosidad repitiendo lo que en el
extranjero habia oido en conversaciones ordinarias. Encareci-
damente imploré se le dejase en libertad, pues tenia ocho hi-
jos, de los cuales cuatro estudiaban en Salamanca, y cuando
repentinamente se le sac6 de su casa no dejé en ella sino seis
sueldos. Afortunadamente para él, los inquisidores no eran
del todo irracionales, y ¢l 29 de enero le permitieron volver
con su familia, pero el caso siguié constando en las actas para
ser abierto de nuevo contra él si cualquier malévolo vecino
consideraba adecuado retorcer algunas palabras suyas pronun-
ciadas con ligereza (11).

El misticismo y el alumbradismo que aproximadamente
por entonces comenzaban a desarrollarse en Espafia propor-
cionaron otra fuente de acusaciones de luteranismo, debido a
su comun tendencia a desechar las obszrvancias externas del
culto sacerdotal y llevar al pecador a relacionarse directamen-
te con Dios; pero este campo de la actividad inquisitorial re-
clama una consideracién por separado. Por el momento, los
casos citados podran bastar para mostrar la manera como
catélicos que no alimentaban ningin propésito de abandonar
la fe incurrian en sospecha de aceptar aspectos de las nuevas
herejias y en consecuencia eran perseguidos en forma mas
o menos angustiosa. Apenas valdria la pena seguir al detalle
la larga sucesién de los que tuvieron la misma o andloga expe-
riencia. Ya examinamos el caso de Carranza. Fray Juan de
Regla, confesor de Carlos V en Yuste y uno de los testigos
contra ‘Carranza, fue encarcelado por el tribunal de Zaragoza,
que le obligé a abjurar dieciocho proposiciones. Fray Fran-

222



ERASMISTAS: REGLA, VILLALBA

cisco de Villalba, quz predicé el sermén fanebre de Carlos V,
fue denunciado por luteranismo y se salvé sélo gracias a la
proteccién de Felipe I1. Miguel de Medina, uno de los tedlogos
del Concilio de Trento, era tan ortodoxo que en su Disputatio
de Indulgentiis atribuye a las indulgencias tan gran virtud
que sin ellas el cristianismo fracasaria, y sin embargo esto no
lo pudo poner a cubierto de procesamiento por defender cier-
tas proposiciones que la Inquisicién crefa con sabor a lutera-
nismo. Tras cuatro afios de prisién preventiva, fallzcié en la
carcel sin que su caso hubiera concluido (12).

Todos éstos fueron casos de buenos catdlicos, cuyo pro-
cesamiento hay que atribuir a una hiperestesia de la ortodo-
xia. En cuanto al protestantismo real, necesariamente hemos
de considerarlo en dos aspectos: en cuanto a su literatura, y
cuanto a las personas que lo profesaron. La primera sera dis-
cutida en el capitulo siguiente. Bastara sefialar aqui quz, aun
cuando al principio no habia una censura de imprenta orga-
nizada, la posesién o lectura de libros de Lutero estuvieron
prohibidas, bajo pena de excomunién, desde ques en 1520
Leén X asi lo dispuso por la bula Exsurge Domine; y esta
prohibicién la extendié a las obras de todos sus seguidores
la bula In coena Domini de Adriano IV (13). Ya hemos visto
la conmocién suscitada en 1521 por el temor d= que se intro-
dujera esta literatura en Espafia. Parece que hubo demanda de
ella, o al menos que los herejes alemanes intentaban crearla,
pues sabemos que en 1524 un barco que se dirigia de Holanda
a Valencia, capturado por los franceses y luego recuperado,
fue llevado a San Sebastian, y se hallaron dos toneles de libros
luteranos entre su carga, que fueron quemados publicamente.
Unos ocho meses después tres galeazas venecianas llevaron
grandes cantidades de la misma clase de libros a un puerto en
Granada, donde el corregidor se incauté de ellos, los quemd
y encarcelé al capitdn y a toda la tripulacién (14). Sin embar-
go, parece que auin no habia entonces penalidad definida, sal-
vo las censuras papales, por poseer esta literatura prohibida.
Ya hemos visto qusz Juan de Vergara simplemente entregé lo
que tenfa. Casualmente hemos encontrado una comisién ex-
pedida en 1527 por la Suprema para absolver a un fraile de
la excomunién en que asi habia incurrido, y otra semejante
dada en favor del licenciado fray Diego de Astudillo (15).

En cuanto a los herejes mismos, las relaciones de Espafia

223



PROTESTANTES

con los Paises Bajos y Alemania en este periodo eran dema-
siado intimas para que se pudiese evitar su intromisién. El
caso mas antiguo que he hallado es el ocurrido en 1524 cuando
un aleman llamado Blay Esteve fue condenado por el tribunal
de Valencia (16). Este mismo tribunal en 1528 juzgé a Cor-
nelis, un pintor de Gante, por haber dicho que Lutero no era
hereje y por negar la existencia del purgatorio, la utilidad de
las misas, la confesion, etc. No tenia espiritu de martir y
alegé que lo habia dicho estando borracho, y que habia aban-
donado en Espaifia los errores que habia padecido en Flandes.
Se le condend a reconciliacion y carcel perpetua. En los pa-
peles de su juicio hay alusiones al proceso de Jacob Torres,
al parecer otro luterano. Valencia en 1529 tuvo otro caso en
la persona de un Melchor de Wiirttembarg, quien habia lle-
gado desde Napoles. Predicé por las calles diciendo que en
vano habia buscado él por el mundo un verdadero seguidor
de Cristo, y prediciendo que en el plazo de tres afios el mundo
todo se ahogaria en sangre. Probablemente era un anabap-
tista, Al ser juzgado admitié que habia visitado a Martin Lu-
tero para averiguar si la secta luterana estaba en posesién de
la verdad. El tribunal pasé el caso a la Suprema, la cual res-
pondié que, si sostenia errores luteranos, se le debia aplicar
la justicia; si no, como en cosa trivial, bastarian cien azotes.
Los documentos no estan completos, y sélo podemos saber
que negd ser luterano y sz libré con solos los azotes (17).

Casos de este género se presentaron, sin duda, en los di-
versos tribunales, pero pasaria algun tiempo antes de que la
Inquisicién emprzandiese una accion sistematica. El 8 de mayo
de 1526 dirigi6 Clemente VII un breve a los Franciscanos
Observantes facultandolos para recibir a todos los luteranos
que desearan volver a la Iglesia: reincorporados tras cumplir
una saludable penitencia y absucltos, quedarian exentos de
todas las penas decretadas por Leén X y por otros (18). Evi-
dentemente estaba destinado a tener un efecto temporal en
Alemania, y aunque también se envié a Espaiia, perturbaba
demasiado la exclusiva jurisdicciéon de la Inquisicién para
que alli se cumpliese. El primer paso de la Suprema para pro-
teger a Espafia de la diseminacion de las nuevas herejias pa-
rece fue una carta de 1527 al provisor de Lugo, al provincial
de los dominicos y al guardian de los franciscanos de alli
acerca de los herejes que llegaban a los puertos de Galicia,

224



PRIMEROS LUTERANOS: SAN ROMAN

ordenandoles buscar los libros luteranos, de los cuales debian
incautarse (19). La Corufia era uno de los principales puertos
comerciales con los mares del norte, por lo cual necesitaba
de especial vigilancia. Aunque recientemente se habia estable-
cido un tribunal para Galicia, probablemente con tal come-
tido, parece que aun no habia entrado en funciones. Sin em-
bargo, los herejes seguian llegando, y la Suprema el 27 de
abril de 1531 expidié una carta acordada con instrucciones a
los tribunales para que publicasen Edictos de Fe especiales
exigiendo denunciara las personas sospechosas de sustentar
opiniones luteranas (20). Evidentemente estaba llegando el
momento de adoptar una actitud definida ante el creciente
peligro. Al parecer se le plantearon a la Inquisicién dudas
sobre su autoridad en este campo y la actitud a adoptar con
tales herejes, pues se procuré de Clemente VII un breve, con
fecha del 15 de julio del mismo afio, que concedia poderes
a Manrique y sus representantes para proceder contra los
seguidores de Martin Lutero, sus fautores y sus defensores;
una cldusula al respecto se incluy6 en adelante en todas las
comisiones que otorgaba el Inquisidor General. Ademas el
breve ampliaba la jurisdiccién personal de Manrique para
esta herejia sobre la de los arzobispos y obispos, aunque éstos
no serian detenidos ni encarcelados; los impenitentes szrian
relajados de acuerdo con los cdnones y quienes buscasen re-
conciliacion serian admitidos a ella con el condigno castigo,
e incluso podrian ser dispensados de irregularidad y declara-
dos exentos de toda incapacitacién y nota de infamia (21).
Evidentemente atin habia cierta disposicién a tratar a los nu=-
vos herejes con especial benignidad.

Durante cierto tiempo las actividades de la Inquisicién en
la supresién del luteranismo quedaron todavia limitadas a
extranjeros. El mas notable de ellos fue Hugo de Celso, un
sabio borgofién doctor en ambos Derechos y autor de un va-
lioso Repertorio de las Leyes qus vio la luz en Valladolid el
afio 1538 y fue reimpreso en Alcald en 1540. Parece que en
1532 fue juzgado sin conviccién en Toledo, pero de nuevo
cay6 =n sospecha y finalmente perecié quemado en 1551 (22).
La misma Reina Maria de Hungria, hermana de Carlos V, no
escapO a la sospecha (23). Pero el primer hereje indudable
de sangre espafiola parece haber sido Francisco de San Ro-
man, de Burgos. Ocupado desde joven en negocios en los

225



PROTESTANTES

Paises Bajos, sus asuntos lo llevaron a Bremen, donde se
conv'rtio; llegé a ser tan ardiente prosélito que, después de
varlas aventuras, intentd convertir al mismo Carlos V en Ra-
tisbona. Por persistir en su intento fus enviado a Espafia car-
gado de cadenas. Como se negaba a retractarse, nada quedaba
hacer con él sino darle la cruel muerte que buscaba: es el
primero de los pocos martires espafioles del protestantismo.
Carranza le asistié en el quemadero y le insté a someterse a
la Iglesia, pero la feroz multitud lo linché con sus espadas,
suceso no infrecuente en los autos de fe. No sabemos las fe-
chas, pero una alusién a la expedicién de Carlos a Tanez po-
dria autorizar a situar su ejecucion hacia 1540 (23).

Casi al mismo tiempo aparecié otro, clasificado como lute-
rano, pero que quiza elaboré sus herejias con independencia.
Todo lo que sabemos de Rodrigo de Valer lo debemos al inse-
guro testimonio de Gonzilez de Montes, que lo describe como
un rico joven de Lebrija, cerca de Sevilla, quien repentina-
mente abandoné las vanidades del mundo para dedicarse al
constante estudio de la Escritura: tenia el convencimiento
de ser un nuevo apoéstol de Cristo. No hay constancia de sus
especiales herejias, pero determinaron su juicio por el tribu-
nal de Sevilla, el cual confiscé sus propiedades y lo absolvié
como demente. Continud su apostolado y en un segundo jui-
cio se le condené a prisiéon perpetua y sambenito. Como en
una misa dominical se atreviera a contradecir en voz alta al
sacerdote oficiante, para silenciarlo se le recluyé en un con-
vento de Sanliicar de Barrameda, donde permanecié hasta
su muerte {24).

Valer no carece de importancia, aunque sélo sea por su
fe en Juan Gil, o «el doctor Egidio», el fundador de la pequefia
comunidad protestante de Sevilla, la cual iba a tener, como
veremos, un pronto y brusco fin. Egidio era canénigo magis-
tral de la catedral y hombre que gozaba de la mas alta consi-
deracién por su erudicién y elocuencia. Habia sido designado
por Carlos V para la sede episcopal de Tortosa, vacante desde
1548 hasta 1553. En su juicio post mortem, en 1559, se com-
probé que ya en 1542 predicaba a las monjas de Santa Paula
negando la utilidad de las obras externas y de los sufragios
de los santos, y estigmatizando el culto de las imagenss como
idolatria (25). Una carta de Carlos a Valdés desde Bruselas,
con fecha 25 de enero de 1550, prueba que por entonces se

226



PRIMEROS LUTERANOS: VALER, GIL

estaba juzgando a Egidio en Sevilla. Carlos ordena a Valdés
que investigue personalmente el caso y consulte con él antes
de concluirlo, todo lo cual se debia hacer rapidamente, ya que
era urgente proveer de prelado a Tortosa (26).

La solicitud personal de Carlos demuestra que la cuestién
empezaba a mirarse como importante. Egidio era de hecho
cabeza de un pequeiio nucleo de luteranos que la Inquisicion
ansiosamente intentaba descubrir. La Suprema escribié a Val-
dés a Sevilla el 30 de julio de 1550 urgiéndolo a acelerar el
caso, y afladiendo que ya habia escrito a Carlos pidiendo la
dstencién de personas huidas a Paris y a Flandes implicadas
con el doctor Egidio, y acerca del doctor Zapata, que habia
entregado libros luteranos a Antonio de Guzméan (27). Sin
embargo, cuando el 21 de agosto de 1552 concluyé el juicio
contra Egidio, se le trat6 con singular moderacién. Obligado
a abjurar publicamente como heréticas diez proposiciones que
admitié haber mantenido, se sometié expresamente a las pe-
nas por relapso si reincidia. Se retracté de otras ocho propo-
siciones como falsas y erréneas, einterpreté siete en un sen-
tido catélico, aunque eran también méas o menos luteranas.
Se le condené a arresto de un afio en el castillo de Triana, y
a nunca salir de Espafia, a no decir misa diez afios después
de quedar en libertad y a quedar suspendido los mismos diez
afios de predicar, confesar y participar en controversias teo-
légicas (28). La muerte en 1555 lo libré de una suerte mas
dura, aunque, como veremos, sus huesos fueron luego exhu-
mados y quemados en 1560,

La blandura de la Inquisicion demuestra que hasta enton-
mes auin no habia alarma que la estimulara a la severidad, ni
causa para ella. Sabemos dsz ciertos esfuerzos proselitistas de
las herejes alemanes y de otros, pero hasta ahora apenas hay
todavia huellas importantes de ellos. El unico indicio, y cier-
tamente muy inseguro, que he hallado de tales intentos es el
caso de Gabriel de Narbonne, en el tribunal de Valencia en
1537. Era un francés que se habia hecho hereje durants una
permanencia de cuatro afios en Alemania y Suiza. Vagabundo
mendicante en Espafia, hablaba libremente de sus creencias a
todos los que encontraba. Al ser detenido, confes6 sin reser-
vas todos los principios basicos del luteranismo, y suplicé
clemencia; después de un afio de confinamiento, declaré, bajo
amenaza de tortura, que le habian enviado los herejes suizos

227



PROTESTANTES

a Espafia como misionero con otros tres: uno llamado Bel-
tran, que también se encontraba en Espafia, otro destinado
a Venecia y un cuarto a Saboya. Habia recorrido a pie, dijo,
durante dos afios toda la peninsula, desde Catalufia y Navarra
hasta Lisboa, difundiendo sus herejias dondequiera que po-
dia hallar un oyente, especialmente entre el clero. Si el tribu-
nal hubiera creido esta historia, Gabriel hubiera sido cruel-
mente torturado hasta delatar a sus convertidos. De hecho,
simplemente se le reconcilié con prisién irremisible, y su so-
brino, otro Gabriel de Narbonne, que espontaneamente se de-
nuncié a si mismo como extraviado por su tio, fue también
reconciliado con penitencia espiritual y prohibicién de aban-
donar el reino (29).

Pareceria que la Santa Sede estuviera deseosa de hacer ver
a la Inquisicién espafiola su inercia en combatir las peligrosas
novedades, pues en 1551 Julio III envié al Inquisidor General
Valdés un breve facultandolo para castigar el luteranismo
cualquiera que fuese la posicién del culpable, concesién ésta
completamente superflua, pues ya poseia, por su comisién,
todas las facultades necesarias, salvo con respecto a los obis-
pos: el caso de Carranza demuestra que éstos no estaban in-
cluidos en el breve (30). Si el objetivo era estimularla, fracaso,
pues los casos de luteranismo durante cierto tiempo siguieron
siendo pocos, y la mayoria de extranjeros. El afo 1558 puede
tomarse como decisivo en la historia del protestantismo es-
pafiol. Las rigurosas investigaciones del doctor Ernst Schifer
en las actas de todos los tribunales sélo han dado como resul-
tado hasta ese afio un total de ciento cinco casos, de los cuales
treinta y nueve son de nativos y sesenta y seis de extranje-
ros (31). Por supuesto, tales estadisticas no pueden conside-
rarse completas, teniendo en cuenta el caos de los archivos.
Por otra parte, los tribunales acostumbraban a clasificar como
«luteranismo» cualquier desviaciéon del dogma y observancia
externa, por pequefia que fuese, o cualquier conversacién des-
preocupada, como las que ya hemos conocido anteriormente.
En conjunto las cifras reflejan la ligera impresién hasta en-
tonces causada en el pensamiento espafiol por la intensa exci-
tacién religiosa de mas alla de los Pirineos. Unos pocos indi-
viduos, la mayoria de ellos que habian vivido en el extranjero,
es todo lo que puede considerarse como realmente infectado
por las nuevas doctrinas. Nada habia hasta ahora de organi-

228



EL GRUPO DE SEVILLA

zacidén, de pequefias asociaciones o conventiculos en que se
reuniesen los participantes de una misma creencia para el
culto, para alentarsz mutuamente, para estudiar medidas en-
caminadas a difundirla, pero algo de esto comenzé a desarro-
llarse en Sevilla, donde las ensefianzas de Rodrigo de Valer y
el doctor Egidio se iban extendiendo en un circulo cada vez
mas amplio. Después de la muerte de Egidio, en 1555, la figu-
ra principal es el doctor Constantino Ponce de la Fuente,
elegido por el cabildo para la vacante de canénigo magistral,
hombre de la mds alta consideracién, que habia servido a
Carlos V en Flandes como confesor y capellan. Otro impor-
tante personaje es el maestro Garcia Arias, conocido como
doctor Blanco, prior del convento de los jerénimos de San
Isidoro del Campo, cuyos frailes todos se habian convertido a
la herejia, asi como algunas de las monjas jerénimas del con-
vento de Santa Paula. Un influyente beneficiado de la iglesia
de San Vicente, llamado Francisco de Zafra, se unié al grupo
que, si bien formado principalmente por clérigos seculares y
regulares, inclujia también a muchos laicos. Tenemos noticia
de dos traperos, Francisco y Antonio de Céardenas, y de un
noble de la mas alta alcurnia, don Juan Ponce de L26n, de la
gran casa de los duques de Arcos. Todos los sectores de la so-
ciedad estaban representados en la pequefia comunidad, que
sumaba en total mds de= ciento veinte personas. El doctor Juan
Pérez de Pineda y Julidn Hernandez habian buscado la salva-
cién en la huida, al parecer aproximadamente por el tiempo
del arresto del doctor Egidio (32).

En 1557, por alguna causa, se suscitaron sospechas, y el
tribunal inicié una investigacién szcreta. Parece llegd a oidos
de algunos de los culpados, y once de los jerénimos de San
Isidoro se salvaron huyendo. Habia entre ellos dos que llega-
rian a ser famosos: Cipriano de Valera y Casiodoro de Rei-
na (33). Esto reforzé las sospzchas. Ciertos escritos del doctor
Constantino fueron sometidos a examen. Llevaban diez afios
circulando sin provocar ninguna critica, pero en 1557 una
carta acordada dirigida a los tribunales llamé la atencién so-
bre ellos. Le siguid el 2 de enero del 58 una lista de los libros
que debian ser quemados; tres suyos serian intervenidos, pero
no quemados (34). Finalmente, el tribunal pudo conseguir
pruebas positivas contra aquellos hombres. Juan Pérez en su
refugio de Ginebra se habia dedicado afanosamente a prepa-

229



PROTESTANTES

rar obras de propaganda (35). Traerlas a Espafia era peligro-
so, pero se encargé de ella Julidn Hernandez, quien habia vi-
vido algunos afios en Paris, viajado por Escocia y Alemania,
y llegado a ser didcono en la iglesia valona de Frankfurt. Pro-
bablemente hay exageracion en la historia segtin la cual llegé
a Sevilla con dos grandes fardos de ejemplares del Nuevo
Testamento, los Salmos y el Catecismo de Pérez, pero si es
cierto quz trajo algunos, en julio de 1557. Los deposité fuera
de las murallas y los fueron entrando clandestinamente du-
rante la noche, algunos el mismo don Juan Ponce de Leén en
sus alforjas. Julidn cometié un error fatal entregando una
carta y un ejemplar del Imagen del Anticristo, de Pérez de
Pineda, dirigidos a un sacerdote, a otro del mismo nombre
que era buen catdlico. Cuando éste vio como frontispicio al
Papa de rodillas ante Satan y leyé que las buenas obras son
inutiles, se apresur6 a llevar bomba tan peligrosa a la Inqui-
sicién, la cual aproveché muy bien la pista que se le propor-
cionaba. Don Juan huyé a Ecija, y Julidn a Sierra Morena,
pero se les siguieron las huellas, y se les llevé a Sevilla =1 7 de
octubre. Rapidamente se siguieron otras detenciones y las
carceles comenzaron a llenarse (36). Con su acostumbrada pa-
ciencia sin limite, el tribunal rastreé todas las ramificaciones
del conventiculo hereje, deteniéndoles uno tras otro segun
iba obteniendo de los presos denuncias contra sus cémplicss.
El doctor Constantino y su amigo el doctor Blanco no fueron
detenidos hasta agosto de 1558, y el primer auto de fe no se
celebré hasta el 24 de septizmbre de 1559.

Entre tanto, casi simultineamente, una asociacién analoga
de protestantes acababa de descubrirse en Valladolid, enton-
ces residencia d= la Corte. Un caballero italiano, don Carlos de
Seso, que se decia era hijo del obispo de Piacenza, se habia
convertido hacia 1550, al parecer por haber leido los escritos
de Juan de Valdés. Llegé a Espafia trayéndose libros heréticos
y deseando ardientemente extender la fe reformada. Fijé su
residencia primero en Logrofio, donde hizo algunas conver-
siones; lusgo, gracias a las influencias de su esposa, Isabel
de Castilla, de sangre real y altamente estimada, fue nombra-
do corregidor de Toro hacia 1554. Alli convirtié al bachiller
Antonio de Herrezuelo y a su esposa, Leonor de Cisneros, a
dofia Ana Enriquzz, hija de Elvira, la marquesa de Alcafiices,
a Juan de Ulloa Pereira, comendador de San Juan, y a otras

230



EL INQUISIDOR DE VALLADOLID

personas de mas o menos distincién; en Pedrosa, poblacion
situada entre Toro y Valladolid, Pedro de Cazalla, el parroco,
también cay6 bajo su influencia y se hizo a su vez misionero.
Entre sus convartidos estaba su sacristdn, Juan Sénchez, cuyo
imprudente celo alarmaria mucho a Cazalla. En 1557 Sanchez
dejé6 Pedrosa por Valladolid, donde entré al servicio de
dofia Catalina de Hortega, a la que pronto convirtié, y con
ella a dofia Beatriz de Vivero, hermana de Cazalla. Por medio
de ellas siete monjas del convento cisterciense de Nuestra
Sefiora de Belén se adhirieron a la nueva fe. Pero la mayor
conquista se realizé6 cuando hacia mayo de 1557 Beatriz de
Vivero y Pedro de Cazalla ganaron a su hermano, el doctor
Agustin de Cazalla. Ningun eclesiastico tenfa mayor reputa-
cién ni influencia a ningun nivzl. Era el predicador favorito
de Carlos V, quien se lo habia llevado a Alemania en 1543,
donde probablemente sus discusiones con los herejes le ha-
bian ido minando la fe sin darse cuenta. Inmediato a él entre
estos conversos puede situarse al dominico fray Domingo de
Rojas, cuya reputacién por su saber y elocuencia eran maéxi-
mas en el pais. Habia sido compafiero de estudios ds Pedro de
Cazalla, y habia acompafiado a Carranza a Trento en 1552,
donde a veces conversaba con herejes; desde entonces algunas
declaraciones suyas habian hecho que sus hermanos domini-
cos le tuvieran por sospechoso. Cuando Beatriz de Vivero in-
tent6 convertirlo, al principio se mantuvo firme e incluso
pensé en denunciarla; pero en el otofio de 1557 Agustin ds=
Cazalla y Carlos de Seso se lo ganaron para la herejia, y él a
su vez convencidé a su hermano, don Pedro Sarmiento, y a su
sobrino, don Luis de Rojas, hered=ro del marquesado de Pozo.
Lo mismo que en Sevilla, entre los reformadores se incluian
personas de la mas alta consideracién, tanto social como
eclesidstica, asi como perscnas dz las clases mas bajas. Sin
embargo, eran pocos en numero. Aventurarse a estimarlos en
quinientos o seiscientos carece por completo de base, pues no
pasaron ds cincuenta y cinco o sesenta, carentes totalmente
de organizacién y dispersos de Logrofio a Zamora, aunque la
casa de ]a viuda madre de los Cazallas sirvié en ocasiones de
lugar de reunidén. Seis de sus diez hijos, cuatro varones, Agus-
tin y Pedro de Cazalla, Francisco y Juan de Vivero, y dos mu-
jeres, Beatriz y Constanza, se vieron perseguidos; los demas,
al parecer, huyeron. Ella misma, una vez que comenzaron los

231



PROTESTANTES

procesos, jamés salié de su propia casa. Pronto murié y reci-
bié cristiana sepultura, pero sus huesos fueron luego desen-
terrados y quemados. A pesar de esto uno de los hijos, Gonza-
lo Pérez de Cazalla, obtuvo el 12 de mayo de 1560 una dispen-
sa de cosas arbitrarias (36).

Era inevitable que tal proselitismo se descubriese, y lo
unico de que cabe sorprenderse es de que se mantuvieran dos
o tres afios sin ser traicionados, lo cual ocurrié al fin, y casi
simultaneamente, por diversos conductos. En Zamora, Cris-
tébal de Padilla, mayordomo de la marquesa de Alcaifiices, no
era muy cauto en sus conversaciones. Hacia Pascua de 1558
la publicacién del Edicto de Fs movié a dos denuncias, por
las cuales fue detenido por el obispo y recluido en la cércel
publica. Como no estaba incomunicado, pudo enviar mensa-
jes a sus c6mplices, y Herrezuelo avisé a Pedro d= Cazalla,
advirtiéndole que no se podia confiar en que Padilla guardara
silencio. Aun mas peligroso result¢ el irreflexivo celo de Fran-
cisco de Vivero y de su hermana Beatriz en procurar la con-
versiéon de dos amigas, dofia Antonia de Branches y dofia Jua-
na de Fonseca. Sus confesores rehusaron darles la absolucién
y la comunién de Pascua si no les proporcionaban informacién
completa, lo cual hicieron; el tribunal consiguié rapidamente
los nombres de casi todos los convertidos y tomé medidas
para capturarlos a todos. A pesar del profundo secreto que se
procuré mantener, el doctor Cazalla supo de manera casual
que habia en Valladolid herejes denunciados por Juana de
Fonseca. No habia dudas en cuanto a lo que iba a pasar, y la
mayor confusién hizo presa del pequeiio grupo. Se fraguaron
desesperados planes de evasién, pero ya no habia tiempo
para ponerlos en practica. Algunos buscaron la clemencia pre-
sentandose espontaneamente y denunciando a sus compafie-
ros; otros aguardaron su arresto en silencio. Sélo tres intenta-
ron huir. Fray Domingo de Rojas, disfrazado con ropas de
seglar, alcanzé deprisa Logroiio e intenté con Carlos de Seso
escapar a través de Navarra; en Pamplona se consiguieron del
Virrey un salvoconducto, pero los agentes d= la Inquisicién
las venian pisando les talones. Reconocidos, se les obligé a
volver guardados por doce familiares y algunos oficiales a
caballo, més para protegerlos que para impedir su escape,
pues por doquier que pasaban las muchedumbres se congre-
gaban en manifestacién pretendiendo quemarlos. Fray Do-

232



EL INQUISIDOR VALDES

mingo sentia un temor mortal de que sus parientes le mata-
ran en el camino. Se consideré necesario entrar en Valladolid
de noche para evitar que los lapidara la multitud. De todos
los implicados s6lo uno consiguié salir de Espafia, Juan San-
chez, quien encontré en Castro Urdiales un barco que partia
para Flandes; pzro, como ya hemos visto, serfa capturado un
afio mas tarde y compartiria ]Ja misma suerte de sus com-
pafieros (37).

El Inquisidor General Valdés, cuya caida en desgracia era
inminente, pronto se aprovecho de la situacién para salvarse.
A nosotros nos resulta facil comprendzr lo absurdo del temor
de que un par de centenares de protestantes méds o menos
celosos, en Sevilla y Valladolid, pudieran constituir peligro
real alguno para la fe tan firmemente arraigada y tan podero-
samente organizada en Espafa, pero en aquel momento nadie
podia saber hasta donde podria extenderse la infeccién. Una
razonable causa de alarma =stribaba en descubrir simultdnea-
mente y en lugares tan separados una herejia que contaba
entre sus seguidores con personas de alto rango en el mundo
y de destacada posicién en la Iglesia. Era de interés para Val-
dés intensificar la alarma a fin de que resultara él mismo in-
dispensable; por eso procuré habilmente que corrieran los
rumores mas exagerados. El abad de Illescas, testigo directo,
habla dzs la herejia como de una terrible conjura cuyo descu-
brimiento, de haberse retrasado dos o tres meses, hubiera
puesto en llamas a toda Espafa, resultando la mayor catds-
trofe de la historia del pais. Evidentemente circulaban =span-
tosas historias, pues él afirma que estaban probadas cosas de-
masiado horribles para decirlas: en la casa de los Cazalla se
celebraban conventiculos nocturnos y abominablss reuniones
satanicas en las cuales se predicaban doctrinas luteranas (38).
Deliberadamente se estaba dando pabulo a la leyenda. El em-
bajador veneciano, Lzonardo Donato, refiriéndose a esta cues-
tion en 1573, dice que, en opinién de todos, si no se hubiera
remediado con rapido castigo, el mal se hubiera incrementado
en brevisimo tiempo y hubiera infectado a toda Espafia, y ésta
quizéd fue una de las causas que movieron a Felipe II a hacer
la paz con Francia y regresar (39). El inquisidor P4ramo dice
hacia fines del siglo que nadie duda de que hubizra resultado
una gran conflagracién si no fuese por la vigilancia del Santo
Oficio, y que en los conventiculos nocturnos celebrados en

233



PROTESTANTES

casa de los Cazalla los herejes cometian excesos unos con
otros en horrible perversidad (40).

Que los gobernantes sintiesen ansiedad por las desconoci-
das proporciones del tremendo descubrimiento, era natural.
Carlos V estaba ya préximo a su fin en el retiro de Yuste, y
Felipe se encontraba en Flandes, absorbido por la guerra con-
tra Francia. Su hermana, la infanta Juana, que sjercia circuns-
tancialmente la regencia, era mujer de muy moderada capaci-
dad, y ella y sus consejeros, ante la agitacién religiosa de
Francia y Alemania, razonablements podian contemplar con
temor la perspectiva de guerra civil que en aquella época era
el resultado normal de las disidencias en la fe. El brote de
Sevilla no habia excitado mucho la tencién, pero ahora éste
de la Corte en que aparecian comprendidos tales parsonajes
presagiaba males imprevisibles, pero venia justamente a tiem-
po de salvar a Valdés de caer =n desgracia, como ya hemos
visto anteriormente (Vol. I, p. 659). El 23 de marzo de 1558
la princesa Juana escribié a su padre que, al disponer el tras-
lado del cadaver de su madre Juana a Granada, habia ordenado
a Valdés quz lo acompaiiase y luego visitase su diécesis de
Sevilla; €l habia intentado excusarse personalmente al mo-
mento, pero al fin prometié hacer todo lo necesario para po-
der obedecer muy pronto. Luego, al ser apramiado para po-
nerse en camino unos dias mas tarde, alegé nuevas dificulta-
des: no importaba mucho enterrar el caddver entonces o en
septiembre; todo el mundo intentaba empujarle a salir; con-
flictos con su cabildo requerian su presencia en la Corts o en
Roma; ademés, estaba a punto de conseguir un subsidio de
los moriscos de Granada. Evidentemente, quitaba importancia
a los herejes de Sevilla por temor a que sirviera de excusa
para enviarlo alli. Cuando Juana pasé su carta al Consejo de
Estado, se insisté en que con todo fundamento se le podia
obligar a residir en su diécesis (41).

Por tanto, facilmente se comprenderid con cuanta avidez
se agarr6 a la oportuna explosién de Valladolid y cémo exa-
geré su alcance a fin de hacer creer a la Corte que era incom-
parablemente mucho mas pzligrosa que la de Sevilla. En una
carta del 12 de mayo a Felipe, la Suprema anuncia en pocas
palabras el descubrimiento: los herejes son tan numerosos y
ha pasado tan poco tiempo que atin no pueds darle detalles,
pero, curiosamente, insiste en la necesidad de la presencia de

234



LA ALARMA

Valdés para cuidar de que el asunto se lleve adelante, y espera
que con el favor regio se adopten medidas para la salvacién
de los delincuentes y para ejemplo y leccién de todos (42).
Como ya hemos visto, produjo un efecto inmediato. Felipe,
quien habia escrito el 5 de junio que Valdés debia ser relega-
do a su sede, el catorce anulé esta orden. Por su parte, a Car-
los ya le habian movido a adoptar la misma posicion. El 27
de abril Juan Vazquez l2 informé de la detencién del doctor
Cazalla y la alarmante perspectiva, afiadiendo que se debia
poner rapido remedio y que el Inquisidor General y la Supre-
ma estaban trabajando intensamente (43). Carlos experimenté
una intensa conmocién. Se habia gastado las fuerzas y la
vida en combatir la herejia; habia ésta frustrado su politica
y malogrado sus ambiciones; era una espina en su carne que
lo roia e irritaba en todo momento; le habia agotado y empu-
jado a la abdicacién; y ahora su sspectro quebrantaba de nue-
vo ¢l imposible sosiego que su animo cansado y su cuerpo
exhausto tanto anhelaban. Se espanté ante la perspectiva de
renovar la lucha en el unico pais defendido hasta entoncss de
su influencia, y su celo religioso se inflamé con la conviccién
de que sélo imponiendo la unidad de la fe podria mantenerse
el orden publico y aun la misma monarquia.

De acuerdo con esto, el 3 de mayo escribié a Juana rogan-
dole muy encarecidamene que ordenara a Valdés no abando-
nar la Corte, donde tan necesaria resultaba su presencia. Debia
ella proporcionarle a él y a la Suprema todo el apoyo necesa-
rio para acabar con tan gran mal castigando rigurosamente
a todo culpable. Si tuviese fuerzas corporales suficientes, €l
mismo acudiria a participar en tal empresa. Juana llamé a
Valdés y le mostré la carta, que le dio la seguridad de haber
recuperado su posicién, y prosiguié la tarea de detener a los
herejes, acerca de lo cual se enviaron correspondientes infor-
mes a Carlos. Cuanto més examinaba éste la situacién, mayor
era su preocupacién. El 25 de mayo, en larga carta a Juana,
insiste en el peligro y en la urgente necesidad de adoptar dras-
ticos remedios:

Y no sé si para ello serd bastante el que en estos casos
se suele usar aca, de que, pidiendo misericordia y reco-
nociéndoseles, admiten sus descargos, y con alguna peni-
tencia los perdonan por la primera vez, porque a estos

235



PROTESTANTES

tales quedaria libertad de hacer el mismo dafio, viéndo-
se en libertad, y aun mas siendo personas enseiiadas,
exasperadas de la afrenta que han recebido por ello, y en
alguna manera de venganza: en especial siendo confesos,
por habello sido casi todos los inventores de estas here-
gias. Pero esto parece que ¢s diferente del fin con que se
debio ordenar lo sobredicho, porque allende de ser casos
tan enormes y perniciosos, que segun lo que me escribis,
si pasare un afio que no se descubriere, se atrevieran a
predicalla publicamente: de donde se infiere el mal que
tenfan, porque estd claro que no fueran parte para hace-
llo, sino con ayuntamientos y caudillos de muchas perso-
nas, y con las armas en la mano. Y asi se debe mirar si
se puede proceder contra ellos como contra sediciosos,
escandalosos, alborotadores e inquietadores de la repu-
blica, y que tenian fin de incurrir en caso de revelion,
porque no se puedan prevaler de la misericordia.

Continda poniendo como ejemplo sus propios crueles edic-
tos de Holanda, por los cuales se quemaba vivos a los pertina-
ces y se decapitaba a los arrepentidos, actitud que urgié adop-
tar a Felipe, quien luego la practicé en Inglaterra como si
fuera su rey natural, acarreando tantas salvajes ejecuciones,
incluso de obispos. Y concluye:

De lo cual me a parecido avisaros y preveniros, para
que, comunicado con el dicho arzobispo y los del consejo
de la inquisicion, y con quien mas convenga, con qué
cesen las competencias que ha habido por lo pasado sobre
jurisdicciones, vean lo que sobre ello se puede y debe
hacer: porque creed, hija, que si en este principio no se
castiga y remedia, para que se ataje tan gran mal, sin
esencion de persona alguna, que no me prometo que ade-
lante sera el rey, ni nadie, parte para hacello. Y asi os
ruego, cuanto puedo, que hagais en esto mas de lo posi-
ble, pues la calidad del caso lo permite. Y para que se
haga en mi nombre la diligencia que conviene, escribo a
Luis Quijada que vaya ahi, y acuda a vos, y hable a las
personas y en la sustancia que le dijéredes (44).

No satisfecho con esto, el mismo dia envié a Felipe copia
de esta carta y le pidi6 diera 6rdenes para el castigo cruel de
los culpables, pues se trataba del servicio de Dios y la supzr-
vivencia del reino. Una nota marginal de Felipe en ella expresa

236



AUTOS DE FE EN VALLADOLID

le comuniquen su agradecimiento a Carlos por lo que ha
hecho, le pidan que se encargue de cerca de la cuestion, y le
aseguren que €l hard lo mismo desds Flandes (45). Vamos a
ver que los crueles deseos de Carlos se cumplieron, aunque
por via eclesiastica y no forzando el derecho szcular.

Se sigui6 luego una intensa correspondencia entre Vallado-
lid y Yuste, ardiendo Carlos de impaciencia y urgiendo se to-
masen rapidas madidas, mientras que Valdés le aseguraba que
hacian los mayores esfuerzos posibles en la Inquisicién dentro
de las limitaciones que padecia por insuficiencia de recursos
econdmicos. Se le mantzpia continuamente informado a Feli-
pe, el cual escribié a Juana desde su campamento préximo a
Dourlons, el 6 de septiembre, expresando su satisfaccién por
lo que se habia hecho. No dzbian ser remisos en informarle
de todo, ocupado como estaba en la guerra, pero deben cum-
plir las ordenes del Emperador, a quien él ha escrito pidiéndo-
le que sz encargue del asunto (46).

Valdés era ahora duefio de la situacién, tanto en esto como
en el asunto de Carranza, el cual dependia de ella en gran
parte. Para explotar al maximo la oportunidad, el 9 de septiem-
bre dirigié a Paulo IV una carta en la que brevemente resumia
el desarrollo del luteranismo en Valladolid y en Sevilla, y se
extendia en sefialar los peligros que amenazaban los esfuer-
zos de la Inquisicién y la penuria que los dificultaba. Adop-
tando los argumentos de Carlos V, sefialaba que este lutera-
nismo era una especie de sedicidén o tumulto que, por darse
entre personas importantes por nacimiento, religién y rique-
zas, constituia una amenaza de mayores males si se les trataba
con la misma benignidad que a los conversos del Islam y el
Judaismo, los cuales eran generalmente de baja condicion so-
cial y asi no resultaban temibles. El luteranismo prometia
liberar de las cargas de la Iglesia, lo cual causaba gran efecto
entre el pueblo, bien dispuesto para acoger tal liberacion,
mientras que los tribunales podian sentir escripulos en pro-
ceder a relajar a personas de calidad, las cuales soportarian
mal la penitencia y la prisién y por su rango y la influencia
de sus deudos podrian causar grandes males, tanto a la reli-
gién como a la paz d:l reino. Por tanto, era muy de desear un
breve pontificio en virtud del cual los tribunales, sin escriipu-
lo ni temor a irregularidad, pudiesen y debiesen relajar a
aquellos culpables de los cuales sz pudiera temer que fueran

237



PROTESTANTES

peligrosos para la republica, cualquiera fuese su dignidad en
la Iglesia o el Estado, dando a los inquisidores plenos pode-
res para emplear el rigor exigido por la situacién, incluso si
iba mas alla de los limites de la ley (47). Ya hemos visto
(Vol. I1, pp. 310-15) cuan eficaz resulté este llamamiento para
proporcionar una s6lida base financiera a la Inquisicién, ni
lo fue menos para obtensr el cruel poder que Carlos V recla-
maba, asi como las facultades que le permitirian a Valdés
destruir a Carranza. También se aludié (Vol. I, p. 672; Vo-
lumen II, p. 720) a los breves del 4 y 7 de enero de 1559
por los cuales Paulo IV otorgé una jurisdiccién limitada sobre
el orden episcopal y autorizé la relajacién de penitentes que
suplicaran clemencia cuando se creyera qus su conversién no
era sincera. En ambos sentidos, y segin la costumbre de la
Inquisicién, se olvid6 esta limitacién, y se ejercieron esos po-
deres con toda libzrtad (48).

Habiendo obtenido autorizacién para ignorar las leyes, la
Inquisicién estaba en condiciones de grabar en la mente del
pueblo el sentido del peligro que representaba el abandonar
la fe. Nada se omitié para reforzar el efecto del auto de fe del
Domingo de Trinidad, dia 21 de mayo de 1559, en el cual fue-
ron sacrificados los primeros presos de Valladolid. Fue solem-
nemente proclamado con quince dias de anticipacién, duran-
te los cuales los edificios de la Inquisicién estuvizron constan-
temente patrullados, dia y noche, por un centenar de hombres
armados, y se pusieron centinelas permanentes antz los ta-
blados de la Plaza Mayor, pues se rumoreaba que iban a ser
voladas las carceles y que los tablados iban a ser incendiados.
A lo largo del itinerario de la procesién se habian colocado
empalizadas en medio de la calle, sefialando una senda para
la marcha de tres personas en fondo, en la cual se prohibié
penetrar bajo penas muy severas, pero ni esto ni los numero-
sos guardias iban a ser suficientes para mantenerla despejada.
Frente a las casas a lo largo del recorrido y en torno a la plaza
se levantaron tablados. Las gentes acudieron hasta de treinta
y cuatro leguas a la redonda y acamparon en los campos.
Salvo a los familiares, a nadie se le permitié montar a caballo
ni llevar armas, bajo pena de muerte y confiscacién.

Abria la procesion la efigie de Leonor de Vivero, muerta
durante el juicio, con las tocas de viudedad, llevando una
coroza con llamas pintadas y la correspondiente inscripcién,

238



AUTOS DE FE EN VALLADOLID

y le seguia un atatid con sus restos mortales para ser debida-
mente quemados. Los que iban a ser quemados en persona su-
maban catorce, de los cuales uno, Gonzalo Bdez, era portu-
gués convicto de judaismo. Los admitidos a reconciliacidn,
con penitencias mas o menos severas, eran dieciséis, entre
ellos un inglés llamado diversamsnte Anthony Graso o Bagor
(probablemente Baker) castigado por protestantismo como
todos los demdas excepto Baez. Cuando la procesion llegd a
la plaza, Agustin de Cazalla fue colocado en el asiento mas
alto, como dirigente principal d= la herejia, y préximo a él
su hermano, Francisco de Vivero, Inmediatamente Melchor
Cano inicié el sermén, que duré una hora, y luego Valdés y
los obispos se acercaron a la princesa Juana y al principe
Carlos, que se hallaban presentes, y les tomaron el juramento
de que protegerian y ayudarian a la Inquisicién, a lo cual la
multitud respondié con un rugido ensordecedor: «jA la muer-
tel». Cazalla, su hermano y Alonso Pérez, que tenian dérdenes
sagradas, fueron debidamente degradados del sacerdocio, se
leyeron las sentencias, y los admitidos a reconciliacién hicie-
ron las necesarias abjuraciones, y los condenados a relajacién
fueron entregados al brazo secular. Montados en asnos fueron
llevados hasta la Plaza de la Puerta del Campo, donde habian
sido levantados los postes con las hogueras, y alli se puso fin
a su vida (49). Con sélo una excepcién, no fueron de verdad
mértires, pues todos menos uno se retractaron, profesaron
arrepentimiento, y pidieron clemencia, tras dar la mas com-
pleta informacién que pudieron acerca de sus amigos y com-
pafieros. De acuerdo con la ley, con excepcidén tal vez de dos
o tres a los que cabria considerar dogmaticos, debian tener
derecho a la reconciliacién, pero el breve del 4 de enero los
habia dejado a merced de la Inquisicién, la cual quiso dar
ejemplo.

De entre todos ellos sélo dos o tres merecen especial con-
sideracién. Cazalla en su juicio negé equivocadamente haber
dogmatizado, afirmando que s6lo habia hablado de las doctri-
nas en cuestién con personas que ya se habian convertido.
Por regla general todos los reos se apresuraron a denunciar a
sus compaifieros. Parece que él se mostré mas reticente al
principio, pues se le condené a tortura in caput alienum, pzsro
al ser desnudado prometié informar acerca de ellos plena-
mente, lo que hizo, denunciando incluso a Carranza entre

239



PROTESTANTES

aquéllos a los que habia oido opiniones erréneas acerca del
purgatorio (50). Se retractd, proclamé su conversion y buscéd
ansiosamente la reconciliacién. El tribunal insistié en consi-
derarlo jefe del conventiculo, y en la tarde anterior al auto
envié a su celda al prior del convento de jerénimos de Nuestra
Sefiora del Prado, con uno de sus monjes, fray Antonio de la
Carrera, para tratar de arrancarle nusvas informaciones. Se-
gun oficialmente informaria fray Antonio, lo hallaron en una
oscura celda, cargado de cadenas y con un pie de amigo alre-
dedor de la cabeza. Salud6 a los visitantes calurosamente,
pero cuando le dijeron lo que pretendian, protesté que nada
tenfa que afiadir a sus confesiones sin levantar falso testimo-
nio contra si mismo o contra otros. En vano se esforzaron
durante dos horas, y entonces le dijeron que estaba condena-
do a morir. En el aislamiento de su prisién, nada habia sabido
del breve pontificio; estaba convencido de que se le admitiria
a reconciliacién, y aquel anuncio lo dejé anonadado. Segun
una versién de tal entrevista se dzsmayd, quedando sin cono-
cimiento durante una hora; segin otros se mostré incrédulo
y pregunté si era posible y si no habia ninguna escapatoria.
Le respondieron que ain podia salvarse si hacia una confe-
sién mdas completa, pero él repiti6 que ya habia declarado
todo lo que sabia. Luego se confesd sacramentalmente y reci-
bié la absolucién, después de lo cual permanecié hasta la ma-
fiana en oracién suplicando la misericordia de Dios y dando
gracias a Dios por haberle enviado tal afliccién para su propia
salvacion. Bendijo y alabé al Santo Oficio y a todos sus mi-
nistros, atribuyendo su fundacién no a mano del hombre, sino
de Dios. Acepté gustoso la sentencia como justa y merecida:
no deseaba vivir, ya que si habia malgastado la vida en el pa-
sado, volveria a hacerlo en el futuro. Todo esto lo repitié
cuando, como de costumbre, otros confesores penetraron en
su celda. Al llegar la mafiana, cuando le fue presentado el sam-
benito, lo besé diciendo que se lo ponia con mayor placer que
con el que habia llevado cualquier ornamenta en el pasado.
Declaré que cuando se le presentase oportunidad en el auto,
maldeciria y detestaria al luteranismo y persuadiria a todos
a hacer lo mismo. Con este propdsito ocupé su puesto en la
procesién (51).

Tan grande era su exaltacién emocional que cumplié su
promesa, y tan exageradamente durante el acto, que hubo que

240



AUTOS DE FE EN VALLADOLID

hacerle callar. Una vez leidas las sentencias y acercados los
que iban a ser relajados, cuando él llegé al escalén mas bajo
se encontré con su hermana, la cual habia sido condenada a
carcel perpetua. Se abrazaron llorando amargamente, y cuan-
do a él se le obligé a separarse, ella cayé desvanecida. En el
camino al brasero siguié exhortando al pueblo y dirigié sus
esfuerzos en especial al heroico Herrezuelo, quien obstinada-
mente rehusaba abandonar su fe y fue quemado vivo. Quiza
podamos albergar alguna duda acerca de la exactitud de todo
esto, especialmente porque la Inquisicién adopté la medida,
no acostumbrada, de disponsr se redactara un informe oficial
de su conducta, y otro mas breve atestiguado el 5 de junio por
Simén de Cabezén y Francisco de Rueda, los notarios que le-
vantaron acta de la entrega de los relajados a los magistra-
dos (52). Pero contamos también con el tsstimonio indepen-
diente de un testigo ocular, el abad Illescas, quien nos dice
que, después de la degradacién, Cazalla, coroza en su cabeza y
una soga alrededor de su cuello, derramé lagrimas tan copio-
samente y en voz alta expresé su arrepentimiento con fervor
tan sin precedentes que todos los presentes se sintieron sa-
tisfechos de que por la misericordia divina se salvase. Dijo e
hizo tales cosas que todos los espectadores sintieron conmise-
racién. La mayoria de sus compaiieros en la muerte mostraron
resignacién y todos se retractaron publicamente, aunque se
entendié que algunos mas por librarse de ser quemados vivos
que por sincero propdsito (53).

Otra cosa fue Herrezuelo, el unico martir del grupo. Con-
feso su fe y la sostuvo resultantemente, a pesar de todos los
esfuerzos por convertirlo y la terrible suerte que le estaba
reservada. En su camino al brasero Cazalla gasté con é€l toda
su elocuencia. Estaba amordazado y no podia responder, pero
su estoica resistencia demuestra su invencible firmeza, Al ser
amarrado al poste, una piedra que alguien le arrojé lo alcan-
z6 en la frente y su rostro se cubrié de sangre, pero, como ya
hemos dicho, ni aun asi cedi6. Luego fue acometido en el vien-
tre por un piadoso alabardero, mas tampoco esto le hizo per-
der la calma. Prendido fuego a la lefia, soport6 su agonia sin
acobardarse, y en medio de la sorpresa general expird, asi,
diabdlicamente (54). Illescas, quien estaba tan cerca de él que
podia observar cualquier expresion suya, dsclara que parecia
tan impasible como el pedernal, pero aunque no manifesté nin-

241



PROTESTANTES

guna queja ni dolor, sin embargo, murié con una extrafla
tristeza en su rostro, de modo que causaba terror mirarlo
como a alguien que en breves momentos iba a estar en el in-
fierno con su camarada y maestro, Lutero (55).

Quiza el caso mas lastimoso entre todos fue el de su joven
esposa, Leonor de Cisneros. De apenas veintitrés afios, cuando
la vida parecia sonreirle, cedié tan pronto a los métodos de la
Inquisicién que se libré con prisién perpetua. En los intermi-
nables afios de la casa de la penitencia, la carga se le hacia a
su alma cada vez mas abrumadora, y el recuerdo de su martir
marido permanecia vivido en su mente. Al fin no pudo sopor-
tar su secreta tortura por mds tiempo: con clara conciencia
de la suerte que le esperaba, confesé su herejia, y en 1567 fue
juzgada de nuevo. Por ser relapsa, no podia haber misericor-
dia para ella, pero al menos la retractacién podia librarla de
la muerte a fuego, y se hicieron los mayores esfuerzos por
salvar su alma. Pero en vano. Declaré que el Espiritu Santo
la iluminaba y que moriria, como habja muerto su marido,
por Cristo. Nada pudo vencer su resolucién. E] 28 de septiem-
bre de 1568 expiaba su debilidad de diez afios antes y era que-
mada viva como obstinada impenitente (56).

El resto de los reformadores de Valladolid fue reservado
para otra celebracién, el 8 de octubre, honrada con la presen-
cia de Felipe II, quien sumiso presté el acostumbrado jura-
mento con la cabeza descubierta y la mano desenguantada.
Era, si cabia, una ocasién de atin mayor solemnidad que la
anterior. Un funcionario flamenco que se hallaba presente
calcula el nimero de espectadores en doscientos mil, y aun-
que debia de estar endurecido ante tales escenas por las vistas
en su propio pais, no puede reprimir una expresién de sim-
patia hacia las victimas (57). Ademés de un morisco que fue
relajado, un judaizante reconciliado y dos penitentes por otras
faltas, hubo veintiséis protestantes. La leccién fue la misma
que en el auto anterior: pocos sintieron el ardor del martirio.
Trece se habian puesto en paz a tiempo para asegurarse re-
conciliacién o penitencia. Incluso Juan Séanchez, que habia
conseguido llevarse unas tijeras y se habia cortado la gargan-
ta, se retracté antes de morir, pero su confesién se considerd
imperfecta y fue quemado en efigie. De los doce relajados en
persona, cinco se mostraron obstinados, pero s6lo dos resis-
tieron la prucba del fuego. Carlos de Seso resistié hasta el

242



AUTOS DE FE EN SEVILLA

fin, Cuando leemos que hubo de ser sostenido por dos fami-
liares para poder tenerse en pie mientras escuchaba su sen-
tencia, podemos comprender la severidad de las torturas a
que habia sido sometido. También Juan Sanchez se mantuvo
contumaz. Cuando se prendié la hoguera, el fuego quemd las
cuerdas que lo sujetaban al poste; cay6 al brasero, y salié co-
rriendo envuelto en llamas. Se pens6 que deseaba confesarse,
pero cuando se acercé un confesor, rehusé escucharlo. Segin
cierto relato, los guardas lo echaron de nuevo en las llamas;
otro dice que miré hacia arriba, vio a Carlos de Seso ardien-
do sin perder la calma, y entonces él mismo salté dentro de la
hoguera. Fray Domingo de Rojas aparecié con rostro sereno,
y después de su degradacion se dirigié al Rey reiterando sus
herejias hasta que le retiraron y amordazaron, pero cuando
era conducido a la hoguera su coraje le fallé; declaré por
fin que deseaba morir en la fe de Roma y fue agarrotado. Lo
mismo ocurrié con Pedro de Cazalla y Pedro de Sotelo, a los
que amordazaron por no arrepentirse, pero se convirtieron
en el brasero, Los que habian merecido clemencia por su
pronta confesién y denunciado cémplices, por regla general,
no eran castigados severamente, y en muchos casos se les
abreviaba el castigo (58). Parece que se impusieron algunas in-
capacitaciones especialmente severas a los descendientes de
Carlos de Seso, extensibles a la linea de la mujer y sélo dis-
pensables por la Santa Sede, pues en 1630 Urbano VIII, en
virtud de especial peticién de Felipe IV, concedié a Catalina
de Castilla, nieta de Isabel de Castilla, la esposa de Carlos de
Seso, una dispensa para recibir honores y dignidades, tanto
seculares como espirituales (59).

Asi fue exterminado el brote de protestantismo de Valla-
dolid. Entre tanto el tribunal de Sevilla venia luchando con
el camulo de trabajo a que se vio empujado por la captura de
Julidn Hernandez y don Juan Ponce de Leén. Tan numerosas
fueron las detenciones que hubo que prescindir de la norma
que prohibia el confinamiento de cémplices conjuntamente, y
como el circulo se extendia, hubieron de aplazarse las deten-
ciones a la espera de un auto de fe que vaciase las celdas,
hasta que el 6 de junio de 1559 el tribunal pidié poder para
requisar casas particulares a fin de que sirvieran de carcel.
Para acelerar los trabajos, fue enviado a Sevilla a comienzos
de 1559 el obispo Munébrega, de Tarazona, un antiguo in-

243



PROTESTANTES

quisidor, a ayudar al tribunal, psro era demasiado severo,
pues queria quemar a todos. Pronto se vio envuelto en discu-
siones y recriminaciones con los inquisidores Carpio y Gasca,
de los cuales se quejaba amargamente; los votos en discordia
eran frecuentes, las apelaciones a la Suprema constantes, y
las decisiones se retrasaban (60). Hasta el 24 de septiembre
de 1559 no se celebré un auto. Si toda Castilla la Vieja habia
acudido a Valladolid, asi toda Andalucia manifestéd su celo
religioso congregdndosz en Sevilla. Tres dias antes comenzé
a acudir al pueblo, hasta que en la ciudad no cabia nadie mas
y se veian obligados a dormir en los campos. Los tablados y
patibulos eran tan grandes como nunca se habian visto. Un
lugar especial se reservé para la duquesa de Béjar y sus ami-
gos, quienes al parecer deseaban saborear el placer de ver
c6mo era relajado su pariente, Juan Ponce de Leén (61). Como
muchas veces ocurria, las solemnidades se vieron un tanto
ensombrecidas por una ridicula cuestién de precedencia entre
las autoridades civiles y eclesiasticas, la cual se planteé de
nuevo en el auto de 1560 y no quedaria zanjada hasta pasados
varios afios {62).

Fueron requeridos los servicios de treinta y ocho frailes y
jesuitas para preparar a morir a los que iban a ser relajados.
El més destacado era don Juan Ponce de Ledn, quien habia
permanecido inalterable durante sus dos afios de confinamien-
to en la creencia de que un hombre de su rango no seria que-
mado vivo. Era un convencido protestante y habia fundado
en sus tierras una especie de iglesia en la que se celebraban
cultos en secreto. Al llegar al brasero, levanté las manos al
cielo y expresé a Dios el deseo de poder ser quemado alli has-
ta quedar reducido a cenizas junto con su esposa e hijos en
defensa de su fe, y dijo que si tuviese una renta de veinte mil
ducados la emplearia toda en evangelizar a Espaifia; pero
cuando aquella noche supo por fin la suerte que le esperaba,
profesé conversién. En el cadalso se afané por convertir a
sus compaileros convictos a abandonar sus errores y tuvo un
fin ejemplar con lagrimas y arrepentimiento. Le seguia en im-
portancia entre las victimas el licenciado Juan Gonzalez, un
famoso predicador, de ascendencia morisca, que ya habia
sido penado, cuando sé6lo contaba doce aifios de edad, por
errores mahometanos en Cérdoba. A lo largo de su juicio
rehusé obstinadamente incriminar a otros, y durante la noche

244



AUTOS DE FE EN SEVILLA

respondié a las exhortaciones de los padres con los salmos de
David. En el cadalso hablé de cosas de herejia con sus dos
hermanas hasta que se la amordazé y fueron quemados los
tres al mismo tiempo. Pero la victima mds interesante fue
Maria de Bohorques, de 26 afios, hija natural de Pero Garcia
de Jerez, distinguido ciudadano de Sevilla. Era discipula de
Casiodoro de Reina, cultisima y muy versada en la Sagrada
Escritura, tanto en su sentido literal como espiritual. Cuando
los confesores entraron en su celda aquella noche, los recibio6
con agrado y no manifesté sorpresa ante el fatal mensaje que
le traian. En vano intentaron su conversién sucesivos religio-
sos, dominicos después de jesuitas, franciscanos siguiendo a
carmelitas. Combatié todos sus argumentos con textos bibli-
cos, y fue el unico de los condenados que defendié su fe. Asi
pasé la noche hasta que fus llamada para la procesién. En el
cadalso Ponce de Ledén procuré convertirla, pero ella lo silen-
ci6 diciéndole que era aquél el momento de meditar en el
Salvador. Calific6 de molestos entrometidos a los frailes que
la rodeaban, pero a las tres de la tarde cedié a sus instancias.
Habiendo reincidido en sus errores poco después, fue quema
da. Otro destacado reo fue Harrando de San Juan, maestro de
la Doctrina Christiana para nifios en Sevilla, un hereje obsti-
nado que resistié todos los esfuerzos por convertirlo. Leida
su sentencia, los inquisidores le preguntaron si persistia en
sus errores, y €l con energia dio respuesta afirmativa. Luego
se le amordazd, ante lo cual dio gracias a Dios por permitirle
sufrir por su causa. Sin embargo, al fin le psrsuadieron los
frailes a librarse de ser quemado vivo convirtiéndose, pero su
salvacion, se nos dice, seria incierta, ya que habia sido impe-
nitente hasta entonces (63).

En total en este auto fueron relajados en persona diecio-
cho luteranos, ademas de la efigie del fugitivo Francisco de
Zafra. Dos de ellos eran extranjeros: Carlos de Brujas, fla-
menco, y Antonio Baldie, francés, capitdn del buque «Unicor-
nio». Evidentem=nte se hizo pleno uso del poder para ejecutar
a conversos arrepentidos, pero si es que alguno persistié hasta
el fin y fue quemado vivo, no podemos saberlo con seguridad
a través de las relaciones. Lo tnico que conoczmos es la afir-
macién que hace Illescas en términos generales de que en
éste y en otros autos sucesivos de Sevilla hubo cuarenta o
cincuenta luteranos ejecutados, de los cuales cuatro o cinco

245



PROTESTANTES

fueron quemados vivos (64). Ademas de los ejecutados hubo
ocho luteranos reconciliados, tres que abjuraron de vehemen-
te sospecha y diez de leve, sumando cuarenta en total. El tri-
bunal ordené demoler dos casas y sembrar de sal los lugares
en que se levantaban las de Luisa de Abrego e Isabel de Baena,
que habian servido para celebrar reuniones. También hubo
treinta y cuatro reos por otras faltas: catorce moriscos de los
cuales tres fueron relajados, un judaizante reconciliado, cua-
tro bigamos, dos blasfamos, doce por sostener que la fornica-
cién no es pecado, y un testigo falso, haciendo un total de
setenta y cuatro, que proporcionaron al pueblo amplio entre-
tenimiento (65).

Prosiguié la tarea con la misma energia, pero hasta el 22
de diciembre de 1560 no se pudo proceder a aliviar de nuevo
la prisién. De este auto tenemos un lacénico informe oficial, el
cual muestra que hubo catorce relajaciones en persona y tres
en efigie, siendo las ultimas las de los fallecidos doctor Egidio
y doctor Constantino y la del fugitivo Juan Pérez de Pineda.
Hubo quince reconciliados y encarcelados, cinco abjuraciones
de vehementi y tres de levi, y una absolucion, haciendo =n total
cuarenta y uno, pero poco después dieciséis espaiioles y vein-
tiséis extranjeros eran absueltos como inoczntes, lo cual de-
muestra cuan irreflexivas e indiscriminadas habian sido las
detenciones. No consta si alguno de los relajados persisti6
hasta el fin y fue quemado vivo, pues la tnica observacién quz
acompaiia al informe es que no hubo palabras ofensivas: a
los que se temia que las pronunciasen se les habia amordazado
antes (66).

De entre ellos, dos o tres merecen especial mencién. Al
frente de la lista de victimas estaba Julidn Hernandez, quien
habia dejado su seguro retiro de Frankfurt y se habia lanzado
temerariamente a la evangelizacién de Espafia. Al cabo de tres
afios de prisién, si hemos de creer a Gonzédlez de Montes, so-
porté impertérrito repetidas torturas sin traicionar a sus com-
pafieros, y cuando lo llevaban de nusvo a su celda les daba
animo cantando a lo largo de los corredores:

Vencidos van los frayles,
Vencidos van.

Corridos van los lobos,
Corridos van.

246



AUTOS DE FE EN SEVILLA

Afiade Montes que se mantuvo firme hasta el fin, y que
cuando los haces de lefia empezaron a arder, un fraile le retiré
la mordaza esperando que cediera, pero indignado por su obce-
cacién grité: «;Matadlo! {Matadlo!» y entonces los guardas lo
acometieron con sus armas. Seria de desear que le hubisran
ahorrado las angustias finales, pero carecemos de indicacién
alguna de que, hacia el final de su reclusidn, le fallara el d4nimo
debilitado y proporcionara pruebas contra sus camaradas (67).

La tnica absolucién fue la de dofia Juana de Bohorques,
esposa de don Francisco de Vargas y hermana de la Maria de
Bohorques que habia perecido en el auto anterior. Murié en la
céarcel, y su fama y memoria fueron lo que se absolvié. Gon-
zélez de Montes dice que su muerte fue causada por las atroces
torturas; gracias a Llorente este caso ha servido de base para
una de las mds severas acusaciones contra la Inquisicién. La
falta d= documentos impide averiguar la verdad de esta histo-
ria; pero, si es verdad, revela mayor disposicién para dictar
una sentencia justa, aun a costa de autocondenarse, de lo que
estamos acostumbrados a pensar de la Inquisicién (68).

Sevilla, el principal centro comercial de Espaiia, natural-
meante atraia a muchos comerciantes y marineros, y este auto
proporciona un buen ejemplo de cémo dafiaban al comercio
los métodos inquisitoriales. Entre los relajados habia tres
extranjeros: un francés llamado Bartolomé Fabreo, y dos in-
gleses, William Bruq (Brooks) y Nicolds Bertoun (Burton o
Britton). De los dos primeros sélo conocemos su muerte, pero
del dltimo sabemos casualmente algunos detalles. Burton era
patrén o sobrecargo de un buque, y no ocultaba que habia
sido imbuido en la fe reformada, por lo cual fue d=tenido y
secuestrada toda la mercancia a su cargo. Uno de los duefios,
deseoso de recuperar su propiedad, envié a un joven llamado
John Frampton a reclamarla. Tras meses dz espera se le dijo
que sus papeles no estaban completos; regresé a Londres para
obtenerlos y volvié a Sevilla con ellos. Siguieron mas dilacio-
nes y al fin se le recluy6 en la carcel secreta bajo la acusacién
de que en su equipaje habia sido hallado un libro sospechoso,
libro que no era mas que una traduccién inglesa de Catén, Su
juicio se prolongd, aunque él no hacia un secreto de sus creen-
cias; torturado hasta vencer su resistencia y desfallecido, acep-
t6 adoptar el catolicismo. Burton tuvo mas resistencia y fue
quemado. Después de catorce meses de confinamiento, Framp-

247



PROTESTANTES

ton se libré con sélo reconciliacién, confiscacién y un afio de
sambenito y carcel, prohibiéndosele ademas a perpetuidad sa-
lir de Espaiia. Todas las mercancias a cargo de Burton fueron
confiscadas. Cifré Frampton sus propias pérdidas en 760 li-
bras, y el conjunto de las confiscaciones en el auto, en la enor-
me suma de 50.000 libras, lo cual es sin duda exagerado; pero
el asunto en conjunto indica que no se perdié de vista el as-
pecto lucrativo de esta persecucion (69).

El auto siguiente sz celebré el 26 de abril de 1562, y abarcé
cuarenta y nueve casos de luteranismo. Hubo nueve relajados
en persona. Como de ninguno de ellos se dice que fuera obsti-
nado, puede creerse que todos fueron agarrotados antes de
quemarlos. Hubo también una efigie de un muerto y quince
de fugitivos. De estos ultimos nueve eran monjes de San Isi-
doro, entre los cuales estaban Cipriano de Valzra y Casiodoro
de Reina. Que las reservas de herejes nativos se iban agotando
se advierte en el hecho de que, de las treinta personas que figu-
raban en el auto, veintiuna eran extranjeras, la mayoria fran-
ceses. A este auto seguiria otro, el 28 de octubre del mismo
aiio, en el cual hubo treinta y nueve casos de luteranismo, nue-
ve de los cuales fueron relajaciones en persona y tres de fugi-
tivos en efigie, no calificaindose a ninguno de los reos como
impenitente, Hubo nueve reconciliaciones, diecisiete abjura-
ciones de vehementi y una de levi. E] nimero de eclesidsticos
es una notable caracteristica de estz auto, pues, ademas del
prior de San Isidoro, el Maestro Garci Arias Blanco, cuatro
sacerdotes fueron quemados en persona y uno en efigie, y
siete abjuraron de vehementi. En gran parte proporcionaron
ellos las multas recaudadas, cuyo total ascendié a 5.050 duca-
dos y 50.000 maravedis, ademas de cuatro confiscaciones de
la mitad de los bienes. Merece sefialarse también que, al pare-
cer, los oficialss y tripulacién del buque «Angel» fueron sus
victimas en grupo, pues tres fueron quemados, seis reconci-
liados y cuatro abjuraron de vehementi (70). El comercio con
Espaiia se iba haciendo cada vez mas peligroso.

El pequefio nucleo d= protestantes de Sevilla quedé asi
exterminado; los autos subsiguientes muestran una constante
mayoria de extranjeros. En el del 19 de abril de 1564 sélo
hubo seis relajaciones en p=rsona, todas de flamencos, y dos
abjuraciones de vehementi, ambas de extranjeros (71). El si-
guiente se celebr6 el 13 de mayo de 1565, y 2n él hubo seis

248



PROSELITISMO

relajaciones en efigie por protestantismo, pues los culpables
habian huido. Sélo dos de ellos eran espafioles: uno, el ultimo
monje de los acusados de San Isidoro. Las siete reconcilia-
ciones fueron todas de extranjeros, seis de marineros flamencos
o bretones. Esto constituia a la vez un cruel aviso para los que
albergaban y protegian a estos extranjeros herejes, pues dos
flamencos de Puerto Real fueron castigados por esta falta, uno
con cuatrocientos azotes y otro con doscientos, ademdas de
multas y destierro (72).

Asi, se acabé practicamente el protestantismo de los nati-
vos espafioles, pero la impresién producida por los herejes de
Valladolid y Szvilla fue profunda y duradera. El 23 de noviem-
bre de 1563 Felipe 1I dirigia una larga carta a los obispos espa-
fioles sobre los esfuerzos de los luteranos para difundir sus
doctrinas por toda Espafia. En estos peligrosos tiempos, decia,
hay que ayudar a la Inquisicién teniendo en todas partes per-
sonas que le informen de cualquier sospechoso de luteranismo
u otros errores. El obispo se cuidara de esto, y también de
que los pradicadores se limiten a exponer la fe catélica sin
hacer alusiones a las herejias, ni aun para refutarlas. Instrui-
ran a los confesores para que exijan a sus penitentes que de-
nuncien a la Inquisicién a todos los que sepan que sostiensn
estos errores. A nadie se le permitira dedicarse a la ensefianza
sin un previo doble examen por partz de las autoridades ecle-
sidsticas y las seculares, las cuales deberdan quedar satisfechas
de su caracter y sus habitos (73). Es evidente que, para excluir
las daftinas doctrinas, se consideraban nzcesarias precauciones
extraordinarias y una vigilancia sin resquicios.

Pero todos estos esfuerzos no fueron recompensados con
nuevos descubrimiento: el protestantismo espafiol fue un sim-
ple episodio sin importancia rzal, salvo que su represién for-
talecié a la Inquisicién y aislé a Espafia del movimiento inte-
lectual e industrial de los siglos posteriores. Algunos casos
esporadicos surgieron de vez en cuando, pero la persecucién
de los judios y moriscos habia smpujado ya sin reservas a la
nacién por el camino de un entusiasmo fanatico; por otra
parte, las estructuras de la monarquia y de la Iglesia eran de-
masiado absolutas para que hubiese ningin peligro real de
que el protentatismo consiguizra ninguna_base firme. Sin em-
bargo, se consideraba tan grande el peligro como para jus-
tificar medidas extremas a fin de proteger al pais de la pe-

249



PROTESTANTES

netraciéon de las ideas extranjeras. Felipe no perdié tiempo
para, a su regreso de Flandes, dictar la pragmatica del 22 de
noviembre de 1559 por la cual ordené regresar al pais a todos
los jovenes espafioles que estudiaban en el extranjero en el
plazo de cuatro meses; para lo sucesivo prohibié a todos los
subditos espafioles ir a paises extranjeros a estudiar, bajo
pena, para los laicos, de confiscacién y exilio a perpetuidad,
y para los clérigos, de confiscacién de sus temporalidades y
pérdida de nacionalidad. Las tnicas excepciones fueron el co-
legio de Albornoz, de Bolonia, y los de Roma y Napoles para
espafioles residentes en Italia, y el de Coimbra para los pro-
fesores que se encontraban alli (74). Dificilmente se podra exa-
gerar la desdichada influencia de esta medida en retrasar el
desarrollo de Espafia; y sin embargo, sé6lo era la primera de
una serie que, al aislarla, mutilarian sus energias en todos los
sentidos.

El espectro del proselitismo activo de los protestantes es-
paiioles en el extranjero fue evocado con vehemencia a fin de
estimular la vigilancia y justificar la represién. Indudablemen-
te los refugiados en la Renania y en Suiza estaban verdadera-
mente deseosos de evangelizar su pais de nacimiento y traba-
jaban intensamente a tal fin, pero las dificultades que se les
oponian eran demasiado grandes; por eso, las noticias acerca
de sus esfuerzos eran sistematicamentes exageradas. Carranza
en su defensa se extiende en hablar de sus esfuerzos para con-
tener este trafico con Flandes, pero aunque se le hablé de que
en la feria del libro de Francfurt habia toneles cargados, con
una falsa carta de Felipe II y una bula pontificia para su envio
por mar a Espaiia, y de tiendas en Medina del Campo y Malaga
a las cuales se enviaban libros heréticos, los resultados mate-
riales de su energia muestran cuan poca base real tenia tal
bulo (75). La hazafia de JuliAn Herndndez prueba que, si uno
exponia la vida, podia quizd traerse algunos libros, pero su
suerte no era nada alentadora. Si alguna vez un misionero
acometia tal empresa, su misidn solia terminar pronto. Hughes
Bernat, de Grenoble, desembarcé en Lequeitio (Vizcaya) el 10
de agosto de 1559 con tal fin. En el camino a Guadalupe se
encontré con un minimo llamado fray Pedro, quien falsamente
le manifesté que sentia inclinacién al luteranismo, moviendo
asi a Bernat a descubrirle sus planes y espzranzas; el resul-
tado fue su rapida detencién por el tribunal de Toledo; con-

250



PROSELITISMO

fes6 friamente lo que hacia, y se le torturd a fin de que dela-
tara a sus céomplices. Condenado a relajacion en el auto del
25 de septiembre de 1560, como no se le calificé de pertinaz,
probablemente profesé conversion, ya que, por alguna razén,
su sentencia no se llegé a ejecutar (76). En el juicio de Gilles
Tibobil( 0 Bonneville), en Toledo, en 1564, sabemos de un
Francisco Borgofién, mercero francés, que en sus viajes desde
Francia se traia libros heréticos, pero eran sélo con destino
a una pequefia colonia hugonote de Toledo. Era grande el nu-
mero de estos franceses y flamencos en Espaiia, y probable-
mente es esto, mas que grandes proyectos de exangelizacidn,
lo que explica la mayor parte del contrabando, intentando o
realizado (77).

Pero circulaban constantemente rumores de que se hacia
propaganda a muy gran escala, los cuales servian para exa-
gerar la importancia de la Inquisicién y justificar su interfe-
rencia con el comercio. En 1566 don Francisco de Alava, em-
bajador espafiol en Francia, se afanaba en Montpellier por
intentar descubrir la agencia por medio de la cual se enviaban
libros heréticos a Catalufia, donde residfan muchos france-
ses (78). En el mismo afio Margarita de Parma transmitia des-
de los Paises Bajos a Felipe la absurda noticia de que habian
sido enviados a través de Sevilla treinta mil ejemplares de
obras de Calvino, ante lo cual la Suprema expidié enérgicas
6rdenes de embargo (79). En enero de 1572 anuncié a todos
los tribunales que la Princesa de Béarn (Jeanne d’Albret) ha-
bia presidido recientemente una asamblea de luteranos en la
cual se acordé enviar disfrazados a Espafia como misioneros
a algunos de sus ministros. Ordené la mds intensa vigilancia
a fin de contrarrestar tal intento: debian avisar a todos los
comisarios y pedir a los prelados que ordenaran a todos los
sacerdotes y predicadores estar vigilantes (80). En junio de
1578 envi6é también la Suprema cartas a cierto namero de tri-
bunales comunicando que informaciones obtenidas en Vallado-
lid indicaban que los herejes habian editado una versién espa-
fiola del Nuevo Testamento con pie de imprenta veneciano y
estaban inundando el pais con sus ejemplares, y también que
los ministros herejes tenian corresponsales en Espaiia; por tan-
to ordenaba rigurosa vigilancia en todos los puertos de mar y
poblaciones fronterizas, y se enviara a Madrid para juzgarlas a
todas las personas que se descubriesen en posesién del libro

251



PROTESTANTES

prohibido. Un mes mas tarde se renovo esta alarma sobre la
base de informaciones procedentes de Flandes. Sin embargo,
las actas del tribunal de Toledo en este periodo no indican que
tales esfuerzos hubieran sido recompensados con ninguna
captura (81).

Cualquier que pudiera haber sido el celo proselitista del
protestantismo, en los primeros afios del siglo xvi1 ya habia
cesado. La unica informacion de este género llegada hasta
nosotros es que en 1603 el principe de Anhalt introdujo en
Sevilla cierto nimero de ejemplares de la Biblia de Cipriano
de Valera, v cuando lo supo Catalina, duquesa de Bar, her-
mana de Enrique IV, ordené la impresién d= seiscientos ejem-
plares mas y envié a un caballero hugonote, llamado Hierosme
de Taride, el duque de La Force, en Pau, a fin de que se ente-
rase de cémo se los podria hacer llegar a Zaragoza. La Force
le dio los nombres de ciertas pzrsonas de alli con las que se
podria contar para esto, pero la muerte de la duquesa en 1604
dejé en suspenso el proyecto (82). La Guerra de los Treinta
Aios dio a los protestantes alemanes amplia preocupacién en
su propio pais, y después de la Paz de Westfalia el proselitismo
ya habia pasado de moda.

Constituye un curioso episodio de la Guerra de Sucesién
que cuando en 1706 el Archiduque Carlos y sus aliados ingleses
parzcieron estar durante corto tiempo a punto de conseguir
la victoria final, pues todos los reinos de la Corona de Aragén
lo habian reconocido e incluso llegé a ocupar brevemente Ma-
drid, se aprovechd la oportunidad para hacer circular un cate-
cismo de la doctrina anglicana en espaiiol, asi como otros li-
bros perjudiciales para la fz. Las enérgicas medidas adoptadas
por la Inquisicién para hacer frente a este asalto muestran
la intensidad de su aprensién. Mandé mantener diligente vigi-
lancia en todos los puertos y poblaciones fronterizas. Publicé
edictos prohibizndo éstas y todas las obras de perversa doc-
trina introducidas por los herejes, y ordené a los inquisidores
actuar con energia castigando a los culpables e imponiendo
sus sentencias con censuras, interdictos y cessatio a divinis, y
si esto resultaba ineficaz, abandonando, en solemne procesién,
las ciudades que no les obedeciesen, incluso con riesgo de su
propia vida (83). El levantamiento del pueblo espaifiol en ests
mismo afio pronto redujo el territorio ocupado por los aliados.
Nada mas sabemos luego de esta tentativa de conversién bajo

252



VICTIMAS OCASIONALES

la proteccién de la espada. En conjunto, puszs, los esfuerzos
por evangelizar Espafia han sido objeto de mucha mayor aten-
cién de la que su verdadera importancia justifica.

Infructuosos como resultaron los intentos de introducir
las nuevas doctrinas en Espafia, seguirian dandose ocasionales
casos de espafioles que las abrazaron en parte o plenamente,
y de ellos podemos mencionar algunos. El 24 de diciembre
de 1562 fue detenido y llevado ante el tribunal de Toledo Her-
nando Diaz, un vaquero de San Romadn, cerca de Talavera.
Era un ser ingenuo que a veces se sentia «melancélico». En
Sierra Morena comentaban mucho los pastores las doctrinas
luteranas, conocidas por los autos de Sevilla, Mientras trabaja-
ba alli, oyé hablar de ellas, las cuales penetraron en su mente
agitada, y cuando le llegaba el arrebato no podia dejar de
hablar de sus «imaginaciones», como él mismo las llamaba,
aunque su esposa e hija y sus vecinos le advirtieron. En su
primera audiencia abiertamente admitié haber negado el po-
der del Papa y los sacerdotes, y afirmé que la salvacién se con-
sigue por la fe y el amor de Dios, por la caridad y el amor al
préjimo, y no por las leyes de la Iglesia, ni por indulgencias,
imagenes, ni peregrinaciones. Los inquisidores lo trataron con
benignidad, exhortandolo a desechar tales fantasias, pero él
declaré que, aunque queria, no conszguia dominarlas. Llama-
ron a médicos, que lo sangraron y purgaron; suplicé clemencia,
pero no podia liberarse de sus ideas. Esto se prolongé por dos
meses y al fin anuncié su conversién gracias a las ensefianzas
de su compaiizro de celda, un sacerdote llamado Juan Rami-
rez, quien lo confirmd, declarando que Diaz le habia hablado
como luterano hasta la fiesta de la conversién de San Pablo,
en que le leyé de su breviario los servicios del dia y le incité
a convertirse. Diaz llordé y profesé su fe en la Iglesia, y Ra-
mirez afirmé que era sincero. Hasta aqui el desarrollo del
caso habia sido humano y considerado. Cuando se reunié la
consulta de fe el 17 de mayo, dos de los consultores votaron
por la relajacién, mientras que los dos inquisidores, el Ordi-
nario y otros dos votaron en favor de la reconciliacién, con-
fiscacién y prisién perpetua irremisible y sambenito. Esta sen-
tencia fue formalmente pronunciada en un auto celebrado el
19 de septiembre. Habiéndole asignado la ciudad de Toledo
como lugar de arresto, se le dej6 abandonado en las calles,

253



PROTESTANTES

buena ocasién para morirse de hambre (84). El caso no carece
de interés en cuanto que muestra como las sentencias leidas
en los autos podian ser tan efectivas como los temidos mi-
sioneros.

Un hereje de otro calibre fue don Gaspar Centellas, de Va-
lencia, caballero de alcurnia y hombre culto, A lo largo de su
juicio eludié con habilidad la acusacién, pero cuando su abo-
gado redact6 por él una defensa en la que reconocia la Iglesia
Romana y el Papa como la Iglesia de Dios, en la cual deseaba
vivir y morir, rehusé firmarla. Renuncié a toda defensa y se
mantuvo inflexible ante los argumentos de los tedlogos, que
repetidamente fueron llamados a intentar convertirlo. No que-
daba, pues, sino quemarlo, lo que se hizo el 17 de septiembre
de 1564 (85). Su hermano, don Miguel Centellas, Comendador
de Montesa, se vio sometido también a un largo juicio, pero
fue absuelto en 1567 (86). Relacionado con don Gaspar estaba
el doctor Sigismundo Arquer, quien, aunque no espafiol, era
stibdito espafiol por ser de Cagliari. Su juicio en Toledo se
prolongaria nueve afios. Fue impenitente hasta el fin. Cuando
en el auto del 4 de junio de 1571 fue entregado al brazo secular,
surgié una curiosa cuestién. El oficial encargado de la ejecu-
ci6én de las sentencias declaré que, de acuerdo con la ley segun
se aplicaba en otras faltas, no debia ser quemado vivo, y or-
dené que Arquer fuera agarrotado. El piadoso celo del popu-
lacho no pudo tolerar tan inoportuna clemencia. Se precipit6
un motin en el cual Arquer fue atravesado con alabardas y
otras armas. Finalmente fue encendida la hoguera, y en ella,
ya medio muerto, fue quemado (87).

Por este tiempo era ya raro hallar un espafiol nativo juz-
zado por protestantismo, y también las mujeres casi desapa-
recieron como reos. Ademas, los casos calificados en las actas
como cosas de luteranos son, casi todos, aquéllos en que algan
trivial descuido o conversacién despreocupada les parecia a
los calificadores tener sabor de luteranismo; las estadisticas
sirven, pues, para exagerar grandemente el alcance del protes-
tantismo en Espafia. Tales casos solian ser tratados con leni-
dad, como ¢l de Mosén Monserrat, sacerdote beneficiado de
la iglesia de San Salvador, acusado en 1567 de calvinismo ante
el tribunal de Valencia por decir que la extremauncién no es
tan eficaz como antiguamente, que constituye pecado mortal
administrar los sacramentos estando en pecado mortal, y que

254



VICTIMAS OCASIONALES

las Ordenes religiosas no eran tan poderosas como lo habian
sido. Se salvd retractdndose de sus apreciaciones ante el ca-
bildo de San Salvador y celebrando nueve misas (88). En 1581
un Juan de Aragén, campssino, fue juzgado en Toledo bajo
acusacién de decir que las misas por los difuntos son absur-
das, pues el sacerdote es un pecador que nada puede hacer
con Dios, y que basta encomendarse uno mismo a Dios y a los
santos. El negd la acusacién, la consulta de fe voté en discor-
dia, y la Suprema lo condené simplemente a abjurar de levi,
oir misa como penitente y pagar una multa de doce duca-
dos (89).

Mientras que tan triviales asuntos formaban el grueso de
los casos de lo que se llamaba «luteranismo», habia en ocasio-
nes otros més serios, como el de Juan Lépez de Baltuena, de
Calatayud, en 1564 en el tribunal de Zaragoza. En su defensa
por escrito aparecieron varias herejias, calificadas como «lu-
téranas», por las cuales fue condenado a abjurar de vehementi,
servir en galeras durante toda su vida y nunca maés leer, escri-
bir, ni ha